
Міністэрства культуры Рэспублікі Беларусь 
Беларускі дзяржаўны універсітэт культуры і масгацгваў

А. I. Смолік 
Л. К. Кухто

КУЛЬТУРАЛОГІЯ: 
ТЭОРЫЯ КУЛЬТУРЫ

Дапушчана Міністэрствам адукацыі 
Рэспублікі Беларусь у якасцг вучэбнага дапаможніка 

для студэнтаў устаноў, якія забяспечваюць атрыманне 
вышэйшай адукацыі па культуралагічных 

і мастацтвазнаўчых спецыяльнасцях

Мінск
2008



УДК 008 (075.8)
ББК71.0я 73
С 51

Рэцэнзенты
Э.К.Дарашэвіч, доктар філасофскіх навук, прафесар;
І.В.Марозаў, доктар культуралогіі, прафесар;
У.П.Скараходаў, доктар культуралогп, прафесар;
кафедра культуралогіі Мінскага дзяржаўнага лінгвістыч- 

нага універсітэта.

Смолік, А.І.
С 51 Кулыуралогія: тэорыя культуры: вучэб. дапам. / 

А.І.Смолік, Л.К.Кухто. - Мн.: Бел. дзярж. ун-т культуры і мастац- 
тваў, 2008. — 281 с.

18ВИ 985-6798-21-3.

Разглядаюцца пытанні сутнасці, статуса і функцый культу­
рологи, яе генезісу і гістарычнай эвалюцыі, аналізуюцца ме- 
тадалагічныя асновы навукі аб культуры.

Тэксты дапаможніка падмацоўваюцца разнастайным ілю- 
страцыйным матэрыялам: малюнкамі, выявамі заснавальні- 
каў айчыннай і замежнай культурологи, артэфактаў культу­
ры. У электроннай версіі, акрамя відэарада, маюцца гукарад, 
мультымедыйныя матэрыялы.

На базе дадзенага вучэбнага дапаможніка створаны 
камп’ютэрны комплекс “Культуралогія: тэорыя культуры”.

Для выкладчыкаў, аспірантаў і студэнтаў вышэйшых навучапь- 
ных устаноў і тых, хто цікавіцца культуралогіяй як способам па- 
знання чалавека ў кантэксце яго капггоўнасцей.

ББК71.0я73

18ВИ 985-6798-21-3 © АЛ.Смолік, Л.К.Кухто, 2008 г.



ЗМЕСТ 
Уступ....................................................     5

I. Сутнасць і сэнсы культуры...................................................... 7
1.1. IIІматзначнасць паняцця “культура”................................... 7
1 .2. Культура як свет знакаў...................   26
I к Культура як сфера духоўнай вытворчасці............................. 28
1.4. Аксіялагічны падыход да сутнасці культуры.................... 32
1.5. Лнтрапалагічная трактоўка культуры................................. 35
1.6. Культура як творчая дзейнасць............................................ 38

2. Віды і формы культуры............................................................. 43
2 .1. Духоўная культура................................................................ 43
2 1.1. Міфалогія......................................................................   45
2.1.2. Рэлігія...................................................................................... 47

1.3. Мастацтва............................................................................... 50
2 1 4. Філасофія................................................................................ 111
2.2. Матэрыяльная культура.................................................. ........ 117

3. Функций культуры........................................................................ 133
3 Г Вызначэнне зместу ланяцця “функция”................................ 133

1 2. Адаптыўная функция........................................................... 134
1 1. Інфармацыйная функция..............................   136
1 4. Функция сацыялізацыі......................................................... 140
1.5. Камунікатыўная функция.........................................   142
I 6 Ін гэгратыўная функция...... ..................................................... 147
I / Рэгулятыўная функция............................................................ 148
18 Ідэалагічная функция....................................   150
19 Кампенсатарная функция....................................................... 152
1 К). Гульнявая функция............................................................... 153

4 Формы і суб’екты культуры ....................................................... 156
I I Формы як элемент структуры культуры............. .................. 156
12 Маральная культура ..........................................   157

■I 1. I Ірававая культура.... ............................................  ...... 160
14 11алітыиная культура................................................................ 162
IЛ Элітарная культура............................................................   165
I 6 1 Іародная культура..............................     167
I / Масавая культура................................................................... 193
I 8 Суб’екты культуры................................................................. 195

э Гыпалогія культуры...............................................................   207
’ I I Іаняцці типу, тыпалогіі і тыпалагізацыі культур............... 207
- Крытэрыі класіфікацыі культур............................................ 212

1 Гы п алагі чныя мадэлі культур................................................. 214



6. Дынаміка культуры....................................................................... 230
■ 6.1. Паняцце “культурная дынаміка” і яе асноўныя вытокі......  230
' 6.2. Традыцыя як крыніца культурнай дынамікі......................... 232

6.3. Інавацыі і іх суб’екты............................................................... 234
• 6.4. Запазычанні як від культурнай дынамікі............................... 236

6.5. Культурная дыфузія і яе напрамкі....................................... 238
6.6. Культурная дынаміка ва ўмовах сучаснай глабалізацыі.. 241

7. Формы і спосабы засваення культуры.................................... 244
7.1. Інтэрыярызацыя і яе стадыі.................................................. 244
7.2. Хамінізацыя індывіда............................................................ 245
7.3. Сацыялізацыя асобы.............................................................. 246

' 7.4. Інкультурацыя............................................................................ 249
' 7.5. Акультурацыя як засваенне чужой культуры....................... 255

■ 7.6. Стратэгіі акультурацыі....................   258

Даведнік імён..................................................................................... 266
Слоўнік паняццяў і катэгорый культуры...................................... 271



 5 

УСТУП 
 
Інфарматызацыя вышэйшай адукацыі ў апошнія гады знач-

на пашырылася. Аб гэтым сведчыць перш за ўсё павелічэнне 
колькасці праграм, з дапамогай якіх забяспечваецца якаснае 
вывучэнне розных гуманітарных дысцыплін. На базе камп’ю-
тэрнага комплексу намі таксама створана праграма па асноў-
ных тэмах курса “Культуралогія: тэорыя культуры”. У ёй утрым-
ліваецца багаты інфармацыйна-даведачны матэрыял па фун-
даментальнай культуралогіі. 

Прапануемы вучэбны дапаможнік з’яўляецца лагічным 
працягам навукова-метадычнай працы па стварэнні камп’ю-
тэрнай праграмы па ўсім курсе. Дапаможнік знаёміць студэн-
таў з марфалогіяй культуры, яе структурай, формамі і тыпамі. 
Яго матэрыял дазволіць эфектыўна рэалізаваць дыдактычныя 
тэхналогіі. Як сведчыць вопыт, укараненне ў культуралагіч-
ныя дысцыпліны інфармацыйных тэхналогій дапамагае ўздзей-
нічаць на памяць і эмоцыі, матывы і інтарэсы студэнтаў, ад-
крывае доступ да значнай па аб’ёме інфармацыі, дазваляе аб-
легчыць яе аналітычную апрацоўку. 

Камп’ютэрны комплекс “Культура” пашырае інтэлекту-
альныя магчымасці яго карыстальнікаў, з’яўляецца эфектыў-
ным сродкам узбагачэння працэсу пазнання тэорыі культуры. 
Яго функцыянальнае прызначэнне – прадставіць вучэбную 
інфармацыю і садзейнічаць арганізацыі навучання з улікам 
індывідуальных магчымасцей і пажаданняў карыстальнікаў. 
Педагагічны праграмны сродак (ППС) дазваляе арганізаваць і 
падтрымліваць вучэбны дыялог студэнта з камп’ютэрам. ППС 
з’яўляецца інтэрактыўнай камп’ютэрнай распрацоўкай, у 
склад якой уваходзяць музычнае суправаджэнне, відэакліпы, 
анімацыя, галерэі карцін і слайдаў, розныя базы даных і інш. 

Праграмны комплекс распрацаваны для работы ў асярод-
дзі Windows і можа быць выкарыстаны пры ўстаноўленым 
браўзеры, які падтрымлівае фармат мовы HTML 4.0. Ком-
плекс дае магчымасць ствараць схемы розных ступеней скла-
данасці, уключаць тлумачэнні да кожнага элемента схемы, 
вызначаць сувязі і прыводзіць тлумачэнні да іх. Пры неаб-
ходнасці на экране могуць быць перададзены незвязаныя эле-
менты, якія дазваляюць уключаць дадатковую інфармацыю. 
Гэтыя элементы можна выкарыстоўваць для складання апы-



 6 

тальнікаў, заўваг, метадычных рэкамендацый і іншых матэ-
рыялаў, неабходных для арганізацыі навучальнага працэсу 
пры розных формах аўдыторнай і самастойнай работы. Пра-
грамны комплекс патрабуе мінімальных тэхнічных рэсурсаў. 
На наш погляд, найбольш эфектыўна ўжываць NETSCAPE 7.2 
ці больш познія версіі. 

Праграма выкарыстоўвае інтуітыўна зразумелы інтэр-
фейс, прыняты пры рабоце ў Internet. 
Парадак работы. Для загрузкі навучальнай праграмы 

трэба запусціць браўзер і адкрыць у ім файл index.html, які 
знаходзіцца ў карнявым каталогу. 

Для хуткага пошуку неабходнага матэрыялу ўжываецца 
змест, з дапамогай якога выклікаецца патрэбны раздзел ле-
вай клавішай маніпулятара. 

Таксама можна пераходзіць з раздзела ў раздзел з выка-
рыстаннем схемы. У гэтым выпадку патрэбна падвесці кур-
сор з дапамогай маніпулятара да адпаведнага элемента схемы 
і тым самым выклікаць матэрыял, які зацікавіў карысталь-
ніка. 

Камп’ютэрны комплекс дазваляе атрымаць біяграфічную 
даведку па змешчаным у тэксце прозвішчы. Пры выкліку на 
выдзеленым у тэксце гіперспасылкай элеменце карыстальнік 
трапляе на артыкул, што ўтрымлівае неабходную дадатковую 
інфармацыю. Націснуўшы клавішу браўзера “назад”, кары-
стальнік вяртаецца да матэрыялу, з якога перайшоў да 
ўдакладненняў. 

Дадатковая інфармацыя можа мець любы від нагляднасці. 
Гэта можа быць як гукавы, так і відэарад, якасць узнаўлення 
рада залежыць ад тэхнічных магчымасцей камп’ютэра кары-
стальніка. Усе астатнія тэхнічныя магчымасці (напрыклад, 
павелічэнне кегля, падэталёвы прагляд выявы і інш.) прада-
стаўляе карыстальніку асяроддзе, у якім ён працуе. Усе “га-
рачыя клавішы” сістэмы – да вашых паслуг, шаноўныя ка-
рыстальнікі! 



 7

1. СУТНАСЦЬ І СЭНСЫ КУЛЬТУРЫ  
 

1.1. Шматзначнасць паняцця “культура” 
 
Культуралогія, як ніякая іншая навуковая дысцыпліна, у 

апошнія гады зведвае вельмі сур’ёзныя змены. Яшчэ некалькі 
гадоў таму на постсавецкай прасторы гісторыю і тэорыю куль-
туры – вядучыя культуралагічныя дысцыпліны – вывучалі толькі 
студэнты асобных універсітэтаў. Сёння гэтыя дысцыпліны ўвай-
шлі ў вучэбныя планы ўсіх гуманітарных універсітэтаў не толькі 
нашай краіны, але і Расіі, Украіны, Польшчы і інш. 

Імкліва расце колькасць навуковых даследаванняў, слоўнікаў, 
падручнікаў для ВНУ культуры, гуманітарных і тэхнічных 
універсітэтаў і сярэдніх спецыяльных навучальных устаноў, ме-
тодык выкладання культуралогіі. 

Нельга не заўважыць значнай актывізацыі даследчай і навукова-
метадычнай працы ў галіне культуралогіі ў Беларусі. Працы Я.Д.Гры-
гаровіч, Э.К.Дарашэвіча, П.Р.Ігнатовіча, М.І.Крукоўскага, І.В.Ма-
розава, У.Ф.Мартынава, В.У.Пазнякова, І.Я.Левяша, А.І.Смоліка, 
Ю.В.Чарняўскай, І.Я.Шыршова, Я.С.Яскевіч і іншых раскрываюць 
тэарэтычныя асновы, сутнасць, структуру і формы культуры. 

Аднак пабудова культуралагічных ведаў як сістэмнай сукуп-
насці каштоўнасцей, назапашаных чалавецтвам на працягу яго 
развіцця, выклікае значныя цяжкасці, і ў першую чаргу ў зместа-
вым плане. 

Праблемы тэарэтыка-метадалагiчнага характару выклiканы 
тым, што культуралогiя як навуковая i вучэбная дысцыплiна яш-
чэ знаходзiцца ў стадыi станаўлення, удакладнення свайго зме-



 8

сту i метадаў, яе абрысы як навуковай дысцыплiны не набылi за-
вершанага тэарэтычнага зместу. Цяжкасцi станаўлення культу-
ралогii ў ВНУ перш за ўсё вынiкаюць са складанасцi i мнагапла-
навасцi паняцця культуры як анталагiчнага феномена. Шмат-
значнасць паняцця “культура” адзначаюць не толькі беларускія, 
але і замежныя культуролагі: М.Каган, Б.Ерасаў, Ю.Якавец, 
П.Гурвіч з Расіі, М.дэ Серто з Францыі, К.Джэнкс з Англіі і інш. 
У літаратуры можна сустрэць розныя спробы ўпарадкаваць гэтае 
мноства азначэнняў. У прыватнасці, некаторыя навукоўцы вылу-
чаюць віды азначэнняў разглядаемага паняцця: апісальныя, ан-
трапалагічныя, каштоўнасныя, нарматыўныя, гістарычныя, герме-
неўтычныя, псіхалагічныя, сацыялагічныя і інш. Ва ўсіх пералі-
чаных відах азначэнняў ёсць рацыянальны змест, кожны з іх 
указвае на пэўныя істотныя рысы культуры. Але як спалучаюцца 
паміж сабой гэтыя рысы? Што аб’ядноўвае іх у адно цэлае? Для 
адказу на гэтыя пытанні неабходныя тэарэтычнае асэнсаванне 
культуры як адзінай цэласнай сістэмы, разуменне заканамернас-
цей, што абумоўліваюць яе функцыянаванне і развіццё. 

Стракатасць поглядаў даследчыкаў беларускай i замежнай 
культуралагiчнай думкi тлумачыцца многаэлементнасцю i разна-
роднасцю культуры па сваім складзе. Таму пры вывучэнні яе не-
абходна даследаваць не толькi розныя бакi, аспекты, гранi, улас-
цiвасцi, але i розныя формы iснавання культуры (мастацтва, ма-
раль, рэлiгiя, навука i інш.), розныя яе iнстытуты (палiтычныя, 
прававыя, сiстэма адукацыi, масавыя камунiкацыi), розныя куль-
турныя працэсы (формы кiравання, абслугоўвання, зносiн люд-
зей). З гэтага вынiкае, што iснуе не толькi магчымасць, але i 
iстотная неабходнасць у рэдукаваннi культуры рознымi дысцып-
лiнамi з улікам той цi iншай канкрэтнай формы яе быцця. Прад-
стаўнiкамі кожнай з навук культура раскрываецца пэўнымі 
сваiмі бакамi. Так, археолагам культура разглядаецца як сукуп-
насць прадуктаў чалавечай дзейнасцi, у якiх арэчаўлены сляды 
духоўнага свету i паводзiн людзей. Этнограф пад культурай ра-
зумее спецыфiчны для пэўнага этнасу комплекс звычаяў, абра-
даў, вераванняў, асаблiвасцей працы i быту людзей. Сацыёлаг 
бачыць у культуры галоўным чынам фактар iнтэграцыi грамад-
ства, сiстэму сродкаў, з дапамогай якiх арганiзуецца i рэгулюец-
ца сумеснае жыццё людзей. 

Такім чынам, да нашых дзён не існуе адзінага падыходу да 
разумення паняцця “культура”. На ўзроўні штодзённай свядо-
масці яно звужаецца да мастацкага пласта чалавечай дзейнасці 



 9

(мастацкая культура), этычнага боку (маральная культура) або 
паводзінскіх асаблівасцей чалавека (культура паводзін), харак-
тарыстыкі функцыянавання сацыяльных інстытутаў і часцей за 
ўсё асацыіруецца з інтэлігентнасцю, адукаванасцю і выхаванас-
цю. Прынятыя публіцыстычныя штампы “навука і культура”, 
“навіны культурнага жыцця” сведчаць ад няправільным уяўленні 
аб аб’ёме гэтага паняцця і звядзенні яго да сумы каштоўнасцей. 

Не меншыя разыходжанні ў поглядах сярод культуролагаў і 
антраполагаў. Леслі А.Уайт, вядучы амерыканскі вучоны ў гэтай 
галіне, пісаў, што кожны разумее тэрмін “культура” па-свойму. 
“Для адных культура – навучаемыя паводзіны. Для другіх – не 
паводзіны самі па сабе, а іх абстракцыя. Для адных антраполагаў 
каменныя сякеры і керамічныя сасуды – культура, для другіх ні 
адзін матэрыяльны прадмет такім не з’яўляецца. Адны мярку-
юць, што культура існуе толькі ў свядомасці людзей, другія 
лічаць культурай толькі прадметы, якія ўспрымаюцца дотыкам, і 
з’явы знешняга свету”. Некаторыя антраполагі ўяўляюць куль-
туру сукупнасцю ідэй, або разумеюць культуру як абарончы ме-
ханізм фізічнага свету, або як сукупнасць складаючых. 

 
Грыгаровіч Ядвіга Дамінікаўна (нар. 24.08.1946). 

Беларускі вучоны ў галіне педагогікі. Доктар педа-
гагічных навук (2003), прафесар (1995). Даследуе 
пытанні тэорыі культуры, псіхолага-педагагічнай 
сутнасці і спецыфікі сацыякультурнай дзейнасці, 
зместу, структуры і кірункаў удасканалення куль-
туралагічнай адукацыі і фарміравання эстэтыч-

най накіраванасці асобы ў сістэме вышэйшай падрыхтоўкі 
кадраў культуры. 

Творы: Грыгаровіч, Я.Д. Эстэтычная накіраванасць асобы 
студэнта: педагагічны аспект / Я.Д.Грыгаровіч. Мн., 2002. 404 с.; 
Грыгаровіч, Я.Д. Падрыхтоўка кадраў культуры ў Рэспубліцы 
Беларусь: сучасны стан і перспектывы / Я.Д.Грыгаровіч, А.І.Смо-
лік, Л.М.Рагачова. Мн., 2001. 158 с.; Грыгаровіч, Я.Д. Прыклад-
ная культуралогія: вучэб. дапам. для студэнтаў / Я.Д.Грыгаровіч, 
А.І.Смолік. – Мн., 2005. 216 с.: іл. 

 
Дарашэвіч Энгельс Канстанцінавіч (нар. 

26.10.1931). Беларускі філосаф. Доктар філасофскіх 
навук (1984), прафесар (1992). Даследуе гісторыю 
эстэтычнай думкі, культуры, філасофіі і педагогікі 
Беларусі, праблемы развіцця духоўнай культуры, 
этнічнай самасвядомасці, міжнацыянальных адносін.  



 10 

Творы: Дорошевич, Э.К. Аниол Довгирд – мыслитель эпохи 
Просвещения / Э.К.Дорошевич. Мн.: Наука и техника, 1967. 253 
с.; Дорошевич, Э.К. Философия эпохи Просвещения в Белоруссии 
/ Э.К.Дорошевич. Мн.: Наука и техника, 1971. 246 с.; Дорошевич, 
Э.К. Очерк истории эстетической мысли Белоруссии / Э.К.До-
рошевич, В.М.Конон. М., 1972. 320 с.; Асвета і педагагічная 
думка ў Беларусі: са старажытных часоў да 1917 г. / Ткачоў 
М.А., Пасэ У.С., Сянькевіч Г.Р. [і інш.]; пад рэд. М.А.Лазарука [і 
інш.] – Мн.: Нар. асвета, 1985. – 464 с.: іл. 

 
Ігнатовіч Пётр Рыгоравіч (нар. 25.07.1937). 

Беларускі гісторык, сацыёлаг, культуролаг. Кан-
дыдат гістарычных навук (1974), прафесар (2001). 
Даследуе праблемы сацыялогіі і тэорыі культуры, 
аўтар публікацый па пытаннях этнічнай культу-
ры і цывілізацыйнага ўзаемадзеяння культур, куль-
турнай палітыкі ў Рэспубліцы Беларусь і за мя-

жой, культуралагічнай адукацыі як напрамку па спецыяльнасці 
“культуралогія” і агульнаадукацыйнага курса культуралогіі ў 
галіне падрыхтоўкі іншых спецыялістаў культуры.  

Творы: Ігнатовіч, П.Р. Сацыялогія: вучэб. дапам. / П.Р.Ігна-
товіч. Мн., 2001. 262 с.; Игнатович, П.Г. Этнические основания 
культуры. / П.Г.Игнатович, Ю.В.Чернявская. Мн., 2001. 100 с. 

 
Крукоўскі Мікалай Ігнатавіч (нар. 16.11.1923). 

Беларускі філосаф, культуролаг. Кандыдат 
філалагічных навук (1952), доктар філасофскіх на-
вук (1986), прафесар (1988). Даследуе праблемы 
філасофіі, тэарэтычнай эстэтыкі, культуралогіі, 
станаўлення нацыянальнай самасвядомасці, узае-
маадносін культуры і суверэнітэту народа. 

Творы: Крюковский, Н.И. Логика красоты / Н.И.Крюковский. 
Мн., 1965. 463 с.; Крюковский, Н.И. Основные эстетические ка-
тегории: опыт систематизации / Н.И.Крюковский. Мн., 1974. 
287 с.; Крюковский, Н.И. Кибернетика и законы красоты: фи-
лос. очерк. Мн., 1977. 256 с.; Homo pulcher = Человек прекрас-
ный: очерк теоретической эстетики человека. Мн., 1983. 303 с.; 
Крукоўскі, М.І. Філасофія культуры: уводзіны ў тэарэтычную 
культуралогію / М.І.Крукоўскі. Мн., 2000. 192 с. 

 



 11 

Марозаў Ігар Вячаслававіч (нар. 18.05.1954). 
Беларускі архітэктар, культуролаг, педагог. 
Кандыдат архітэктуры (1985), доктар культу-
ралогіі (1998), прафесар (2001). Даследуе прабле-
мы семіётыкі, герменеўтычныя і стылістычныя 
заканамернасці мастацкай мовы дойлідства, 
герменеўтыкі культуры. Распрацаваў на гэтай 
аснове канцэпцыю архітэктурнай герменеўтыкі. 

Аўтар прац у галіне тэорыі і філасофіі дойлідства. 
Творы: Морозов, И.В. Архитектурная герменевтика: тек-

стологические аспекты теории архитектуры / И.В.Морозов. 
Мн., 1999. 261 с.; Морозов, И.В. Основы культурологии: архети-
пы культуры / И.В.Морозов. Мн., 2001. 607 с.; Морозов, И.В. 
Планета дорог / И.В.Морозов. Мн., 1992. 279 с.; Морозов, И.В. 
Таинственным путем Гермеса / И.В.Морозов. Мн., 1994. 303 с. 

 
Мартынаў Уладзімір Фёдаравіч (нар. 

06.05.1953). Беларускі культуролаг, філосаф. Кан-
дыдат філасофскіх навук (1989), доктар 
культуралогіі (2000), прафесар (2000). Даследуе 
сусветную мастацкую культуру, праблемы 
філасофіі прыгажосці, касмізацыі свядомасці на 
аснове культуратворчасці. 

Творы: Мартынов, В.Ф. Мировая художественная культура 
/ В.Ф.Мартынов. 3-е изд. Мн., 2000. 288 с.; Мартынов, В.Ф. Фи-
лософия красоты / В.Ф.Мартынов. Мн., 1999. 336 с.; Мартынов, 
В.Ф. Эстетика: учеб. пособие / В.Ф.Мартынов. Мн., 2003. 336 с. 

 
Пазнякоў Валерый Уладзіміравіч (нар. 1.09.1947). 

Беларускі філосаф. Доктар філасофскіх навук 
(1996), прафесар культуралогіі (1998). 

Творы: Позняков, В.В. “Массовое искусство” – 
искусство против масс / В.В.Позняков. М., 1987. 
64 с.; Позняков, В.В. Художник в условиях рынка: 
проблема сомоопределения / В.В.Позняков. Мн., 

1994. 158 с.; Пазнякоў В.У. Чалавек у свеце культуры / В.У.Паз-
някоў // Чалавек, грамадства, дзяржава: у 4 кн. Мн., 2002. Кн.4. 
183 с.; Позняков В.В. Мой мир / В.В.Позняков // Человек и мир: 
гуманистика: в 4 кн. Мн., 1995. Кн. 1. 171 с. 

 



 12 

Смолік Аляксандр Іванавіч (нар. 24.10.1944). 
Беларускі культуролаг, гісторык. Кандыдат гіс-
тарычных навук (1973), доктар культуралогіі 
(2000), прафесар (1999). Даследуе гісторыю Бела-
русі, тэорыю і гісторыю айчыннай і сусветнай 
культуры. На аснове структурнага аналізу 
вызначыў сацыядынаміку культуры, сутнасць і 

асаблівасці сацыякультурнага развіцця і дзейнасці сацыяльных 
інстытутаў у посткатастрофным соцыуме. Распрацаваў кан-
цэпцыю рэабілітацыйна-катарсіснага ўздзеяння мастацтва на 
дэзадаптаваную асобу. 

Творы: Смолік, А.І. Сацыядынаміка культуры ў посткатаст-
рофным соцыуме / А.І.Смолік. Мн., 1999. 247 с.; Смолік, А.І. Сацы-
яльна-культурная дзейнасць у постчарнобыльскі соцыуме: вучэб. 
дапам. / А.І.Смолік. Мн., 1999. 229 с.; Смолік, А.І. Культура Бе-
ларусі ХІ–ХІХ стст.: навук. давед. / А.І.Смолік. Мн., 1998. 182 с.; 
Смолік, А.І. Камп’ютэрны комплекс “Культура Беларусі”: на-
вук,-практ. дапам. / А.І.Смолік, А.Р.Зязюля. Мн., 1998. 162 с.; 
Канапацкі, І.Б. Гісторыя і культура беларускіх татар / 
І.Б.Канапацкі, А.І.Смолік. Мн., 2000. 259 с. 

 
Шыршоў Ігар Яўгенавіч (нар. 03.05.1949). Бе-

ларускі філосаф, культуролаг. Кандыдат філа-
софскіх навук (1981), дацэнт. Даследуе праблемы 
гісторыі, тэорыі і эканомікі культуры. Аўтар 
прац па пытаннях мадыфікацыі культуры ў пра-
сторы і часе, канцэптуальнай мадэлі выкладання 
курса культуралогіі, дзейнасці ўстаноў і прадпры-

емстваў культуры ва ўмовах рынкавых зносін. 
Творы: Ширшов, И.Е. Динамика культуры / И.Е.Ширшов. 

Мн., 1980. 110 с.; Ширшов, И.Е. Теория и история культуры: 
сокр. курс / И.В.Ширшов, В.В.Качановский. 3-е изд. Мн., 2003. 
183 с. 

 
Левяш Ілья Якаўлевіч (нар. 22.081934). Беларускі філосаф, 

культуролаг. Доктар філасофскіх навук (1975), прафесар (1979). 
Даследуе праблемы культуралогіі, дыялектыкі сацыяльнага і на-
вукова-тэхнічнага прагрэсу, цывілізацыі і культуры, трансфар-
мацыі культурна-цывілізацыйных працэсаў. Лічыць, што сістэ-
маўтваральным ядром культуразнаўства з’яўляецца культура-
логія як філасофія культуры. На яго думку, культура як “цар-



 13 

ства свабоды” адрозніваецца ад цывілізацыі як “царства 
неабходнасці”. 

Асноўныя працы: Змест і крытэрыі грамадскага прагрэсу 
(1973), Навукова-тэхнічная рэвалюцыя: перадумовы, сутнасць, 
сацыяльныя наступствы (1981), Метадалогія культуралагічных 
ведаў (1994), Культуралогія: курс лекцый (2-е выд., 1999), Куль-
туралогія: вучэб. дапам. (4-е выд., 2001) і інш. 

 
Чарняўская Юлія Вісарыёнаўна (нар. 

5.08.1962). Кандыдат культуралогіі (2002). Дасле-
дуе этнічную культуралогию, семіётыку культу-
ры. 

Аўтар кніг “Народная культура і нацыяналь-
ныя традыцыі” (Мн., 2000); “Этнічныя асновы 
культуры” (сумесна з П.Р.Ігнатовічам; Мн., 2001); 

Асоба і культура (Мн., 2003); Уводзіны ў культурна-філасоф-
скую антрапалогію (Мн., 2003); Беларус: штрыхі да аўтапар-
трэта. Сферы даследчыцкай дзейнасці – этнічная культурало-
гія; семіётыка культуры.  

Аўтар канцэпцыі этнічнага самавобраза беларуса. 
 
Вычарпальная характарыстыка дэфініцыі “культура” яшчэ 

больш ускладнілася за апошнія дзесяцігоддзі з прычыны ўвя-
дзення культуралогіі і антрапалогіі ў вучэбныя планы вышэй-
шых навучальных устаноў Еўропы і з’яўлення мноства не толькі 
філасофскіх, але і педагагічных, мастацтвазнаўчых, прыкладных 
культуралагічных прац. 

Відавочна, што вытокі слова “культура” – у паняцці “культ”. 
Рускі філосаф М.Бярдзяеў пісаў: “Культура нарадзілася з культу, 
вытокі яе сакральныя”. М.Рэрых трактаваў яе як ушанаванне 
святла (“культ” – ушанаванне, “ур” – святло). 

Часцей за ўсё слова “культура” разглядаюць як вытворнае ад 
лацінскага “ciltura” – апрацоўваць, даглядаць – і звязваюць з ап-
рацоўкай зямлі (cultura agri) і прадуктаў прыроды, вынікамі і 
плёнам чалавечай працы. Нямецкім філосафам В.Вундтам слова 
“культура” перакладаецца як клопат, наданне высакароднасці 
жыццю і пашыраецца на духоўную творчасць людзей, абазна-
чаючы дасведчанасць, адукаванасць, выхаванасць чалавека. 

А.Кробер і К.Клакхан падлічылі, што з 1871 г. па 1917 г. дад-
зена толькі сем азначэнняў паняцця “культура”, за наступныя 
трыццаць гадоў – яшчэ сто пяцьдзесят сем. А.Моль у кнізе 



 14 

“Сацыядынаміка культуры” (1968) налічыў ужо дзвесце пяцьд-
зесят азначэнняў, цяпер іх колькасць падвоілася. Гэта сведчыць, 
па-першае, пра вялікую цікавасць прадстаўнікоў сацыяльна-
гуманітарных навук да даследавання дадзенага феномена. Па-
другое – пра шырокі спектр і разнастайнасць з’яў, якія склада-
юць паняцце культуры, па-трэцяе – пра высокі ўзровень абст-
ракцыі, на якім адбываецца яго асэнсаванне. Гэта сведчыць так-
сама і пра рознасць метадалагічных падыходаў і разнаплана-
васць навук, якія спрабуюць вывучаць гэтую з’яву. 

Сучасная гісторыя паняцця “культура” пачынаецца з канца 
18 ст. і звязваецца з імёнамі выдатных асветнікаў, пераважна 
нямецкіх, якія далі новае жыццё гэтаму паняццю, адкінуўшы 
“agri” і іншыя словы (культура паводзін, культура мыслення). 
Іаган Готфрыд Гердэр трактаваў культуру як гістарычную сту-
пень удасканалення чалавецтва, абумоўленую развіццём навук і 
асветы. Імануіл Кант разумеў пад культурай дасканаласць розу-
му і разглядаў яе як свабоду духу; Вільгельм фон Гумбальт 
лічыў, што з дапамогай навукі і рамёстваў культура кіруе пры-
родай. 

Фармулёўка культуры англійскім этнографам Эдуардам 
Б.Тайларам лічыцца першым навуковым азначэннем: “Культу-
ра, або цывілізацыя ў шырокім этнаграфічным сэнсе, склада-
ецца ў сваім цэлым з ведаў, вераванняў, мастацтва, мараль-
насці, законаў, звычаяў і некаторых іншых здольнасцей і звы-
чак, засвоеных чалавекам як членам грамадства”. 

Схематычна сэнс паняцця “культура” можна абазначыць так, 
як паказана на малюнку. 

 
 



 15 

Распрацоўка сучаснай тэорыі культуры звязана з імёнамі 
еўрапейскіх філосафаў О.Шпенглера, антраполагаў Б.Маліноў-
скага, А.Радкліф-Браўна, К.Леві-Строса, культуролагаў і гісто-
рыкаў Л.Уайта, Д.Мёрдака, А.Тойнбі, А.Кробера, А.Кафаньі, 
П.Сарокіна і інш. 

Освальд Шпенглер параўноўваў культуру з арганізмамі. 
Культура, па азначэнні вучонага, ёсць арганізмы, а гісторыя 
культуры – іх біяграфія, дадзеная нам як нейкая гістарычная 
з’ява ў вобразе памяці. Так, гісторыя кітайскай ці антычнай 
культуры марфалагічна ўяўляе сабой поўную аналогію з гісто-
рыяй асобнага чалавека, жывёлы ці кветкі. Калі мы хочам даз-
нацца пра яе структуру, то параўнальная марфалогія раслін і 
жывёл даўно ўжо падрыхтавала адпаведныя метады. Калі ўявіць 
усе яе вобразы, што да сённяшняга часу занадта сур’ёзна былі 
схоплены над паверхняй “гісторыі чалавецтва”, то, нарэшце, 
бясспрэчна можна адкрыць тып, першавобраз культуры як вы-
зваленай ад усяго зацямняльнага і нязначнага, якая ляжыць, як 
ідэал формы, у аснове ўсякай асобнай культуры. 

 
Дэвід Бідні, падкрэсліваючы важнасць навуковага азначэння 

культуры, прыйшоў да высновы, што чалавек набывае культуру 
як член грамадства і перадае яе галоўным чынам пры дапамозе 
моўнага сімвалізму. Д.Бідні вылучае рэалістычны і ідэалістычны 
падыходы да сучасных азначэнняў культуры. 

Рэалісты ў цэлым схільныя да разумення культуры як атры-
бута сацыяльных паводзін чалавека і звычайна вызначаюць яе 
праз набытыя звычкі, звычаі і інстытуты. Культуру ў такім разу-
менні нельга аддзяліць ад жыцця людзей, яна ўяўляе сабой спо-



 16 

саб грамадскага жыцця і не існуе па-за тымі рэальнымі групамі, 
атрыбутамі якіх з’яўляецца. 

Ідэалісты ж схільныя да разумення культуры хутчэй як су-
купнасці ідэй, як “плыні ідэй”, “агульнапрынятага ўяўлення” і 
“перадаваемага інтэлекту”. 

Культурныя антраполагі Джылін, Клакхан, Лінтан схільныя 
да азначэння культуры праз “патэрны” паводзін і жыццёвыя 
“праекты”. Яны ўяўляюць культуру як канцэптуальнае “збуда-
анне” і адсюль як абстракцыю ад рэальных некультурных паво-
дзін, у якіх яна ўвасоблена. 

Ідэалістычны погляд на культуру ў некаторых адносінах бліз-
кі да нарматыўнай ідэі культуры, якую падзяляюць тыя педагогі, 
для каго культура азначае выхаванне розуму або “духу”, а такса-
ма прадукты гэтай ментальнай культуры. Для іх культура ўвасабляе 
ўсю сукупную традыцыю інтэлектуальных ідэалаў, усе інтэлек-
туальныя і мастацкія дасягненні чалавецтва. Як адзначыў Вернер 
Джэгер, “культура, як толькі пад ёй сталі разумець працэс выха-
вання, стала абазначаць спачатку стан выхаванасці, затым змест 
выхаванасці і, нарэшце, увесь інтэлектуальны і духоўны свет, які 
пачынаецца з выхавання і ў якім нараджаецца кожны індывід 
згодна сваёй нацыянальнасці і сацыяльнага становішча”. 

Нягледзячы на разнастайнасць падыходаў да азначэння па-
няцця “культура”, можна сказаць, што культура вызначаецца як 
гістарычна пэўны ўзровень развіцця грамадства, творчых сіл і 
здольнасцей чалавека, выяўлены ў тыпах і формах арганізацыі 
жыццядзейнасці людзей, а таксама ў ствараемых імі матэ-
рыяльных і духоўных каштоўнасцях. У больш вузкім сэнсе 
культура – гэта сфера духоўнага жыцця людзей, якая ўключае 
вынікі дзейнасці, чалавечыя сілы і здольнасці, рэалізуемыя ў ёй 
(веды, уменні, узровень інтэлекту, светапогляд, маральнае і эстэ-
тычнае развіццё, спосабы і формы зносін). 



 17 

Бідні Дэвід (1908-1987), амерыканскі культурантраполаг. 
Спецыяліст у галіне гісторыі антрапалагічнай думкі, тэорыі 
культуры, параўнальнай міфалогіі, філасофіі гісторыі і філасо-
фіі прыродазнаўства. Прапанаваў канцэпцыю метаантрапало-
гіі, якую ён разглядаў як своеасаблівую тэорыю, звязаную з пра-
блемамі культурнай рэальнасці і прыроды чалавека. 

Асноўныя працы: Канцэпцыя свабоды ў антрапалогіі (1963), 
Тэарэтычная антрапалогія (1968) і інш. 

Літ.: Дубянецкі, Э.С. Культуралогія: энцыкл. давед. / Э.С.Ду-
бянецкі. Мн., 2003. С.53-54; Мостова, Л.А. Бидни Дэвид / 
Л.А.Мостова // Культурология. ХХ век: энцикл. СПб., 1998. Т.1. 
С.71. 

 
Боас Франц (1858-1942), нямецка-амерыканскі 

этнограф, антраполаг, лінгвіст. Працяглы час у 
палявых умовах вывучаў культуры і мовы індзейцаў 
паўночна-заходняга ўзбярэжжа ЗША. Лічыў, што 
нельга захапляцца агульнымі законамі і схемамі 
развіцця культуры, паколькі кожны народ мае 
свае, непаўторныя гісторыю і культуру. Паводле 

Боаса, навуковае даследаванне культуры магчыма толькі на ба-
зе сістэмы каштоўнасцей таго народа, якому яны належаць. 
Выступаў за комплекснае даследаванне культурнай дзейнасці 
чалавека з прыцягненнем матэрыялаў і фактаў з фізічнай 
антрапалогіі, лінгвістыкі, археалогіі, біялогіі і інш. Аўтар 
класічных культурантрапалагічных прац “Розум першабытнага 
чалавека” (1911), “Настаўленне па мовах амерыканскіх 
індзейцаў” (1911-1922), “Раса, мова і культура” (1940). 

 
Бярдзяеў Мікалай Аляксандравіч (1874-1948), 

расійскі філосаф, які сцвярджаў, што вытокі 
культуры сакральныя, паколькі яна нарадзілася з 
культу і была шчыльна звязана з рэлігійным жыц-
цём. Культура па сваім змесце мае сімвалічны ха-
рактар, у ёй феномены духоўнай жыццядзейнасці 
людзей адлюстроўваюцца ў сімвалічнай форме. Лі-

чыў, што менавіта ў сферы культуры ажыццяўляюцца асноў-
ныя мэты грамадства. Паводле Бярдзяева, культура паступова 
пераходзіць у цывілізацыю. Культура ёсць з’ява глыбока індыві-
дуальная, непаўторная, а цывілізацыя, наадварот, агульная і 
паўсюдна паўтаральная. У кожнай культуры, на думку Бярдзяе-



 18 

ва, дзейнічаюць два пачаткі – кансерватыўны, накіраваны на 
мінулае і звязаны з ім шляхам пераемнасці, і творчы, які зверну-
ты да будучыні і стварае новыя каштоўнасці. Меркаваў, што ў 
культуры не можа дзейнічаць разбуральны, рэвалюцыйны пача-
так, паколькі ёнжым сапраўднай культуры. 

Творы: Сочинения. М., 1994; Воля к культуре и воля к жизни 
// Шиповник: сб.1. М., 1922; Судьба человека в современном ми-
ре // Новый мир. 1990. №1; Кризис искусства: репринт. изд. М., 
1990. 48 с.; Самопознание: опыт философской автобиографии. М., 
1991. 445 с.; О назначении человека. М., 1993; Философия творче-
ства, культуры и искусства. М., 1994. Т.1. 542 с.; Т.2. 510 с. 
(Русские философы ХХ в.); Духовный кризис и интеллигенция / 
сост. и коммент. В.В.Сапова. М., 1998. 400 с. (История фило-
софии в памятниках).  

Літ.: Дубянецкі, Э.С. Культуралогія: энцыкл. давед. / 
Э.С.Дубянецкі. Мн., 2003. С.62-63; Гальцева, Г.А. Бердяев Нико-
лай Александрович / Р.А.Гальцева // Культурология. ХХ век: эн-
цикл. СПб., 1998. Т.1. С.69-71; Гальцева, Р.А. Очерки русской 
утопической мысли ХХ в. / Р.А.Гальцева. М., 1992. 

 
 Вундт Вільгельм (1832-1920), нямецкі псіхолаг, філосаф, 

мовазнавец, фізіёлаг. Лічыў, што вывучэнне вышэйшых формаў 
псіхічнага жыцця, псіхалогіі народаў магчыма толькі праз дас-
ледаванне іх міфаў, вераванняў, абрадаў, звычаяў, мовы. Псіха-
логія разглядалася Вундтам як навука аб духу народа. У даследа-
ваннях народнай псіхалогіі выступаў за шырокае прымяненне 
гісторыка-параўнальнага метаду.  

Творы (на рус. мове): Две культуры: к философии нынешней 
войны. Пг., 1916. 481 с.; Мировая катастрофа и немецкая фило-
софия. Пг., 1922. 275 с.; Введение в философию / под ред. 
А.Л.Субботина. М., 1998. 354 с. 

Літ.: Дубянецкі, Э.С. Культуралогія: энцыкл. давед. / Э.С.Ду-
бянецкі. Мн., 2003. С.73; Трошин, А.А. Вундт Вильгельм Макс / 
А.А.Трошин // Культурология. ХХ век: энцикл. СПб., 1998. Т.1. 
С.134-135. 

 
Гердэр Іаган Готфрыд (1744-1803), нямецкі філосаф, ас-

ветнік, педагог. Культуралагічныя погляды Гердэра адлюстра-
ваны ў яго фундаментальнай працы “Ідэі да філасофіі гісторыі 
чалавецтва” (1784-91), дзе дадзена шырокая панарама гіста-
рычнага развіцця нацыянальных культур, моў, міфалогіі, разгле-



 19 

джаны асаблівасці характару, светаўспрымання розных наро-
даў свету. Сцвярджаў, што паміж агульначалавечымі дасяг-
неннямі культуры і народнай культурай няма ніякіх супрацьле-
гласцей, што ўсе культуры ўяўляюць сабой адзінства, якое вядзе 
да стварэння чалавечай цывілізацыі. Важнейшымі часткамі 
культуры лічыў мову, навуку, рамёствы, мастацтва, сям’ю, 
дзяржаву, рэлігію, прычым іх узаемасувязі, узаемаўплывы раз-
глядаў яккрыніцу культурнага развіцця. Стаяў на пазіцыях пера-
емнасці і ўсеагульнасці сацыяльна-культурнага працэсу, пазнан-
ня ўласнай культуры праз спасціжэнне іншых культур. Як педа-
гог неабходным элементам выхавання лічыў павагу да гісторыі і 
культуры свайго і іншых народаў свету. Лічыцца стваральнікам 
славістыкі — навукі аб славянскіх мовах. 

Творы (на рус. мове): Идеи к философии истории человече-
ства / пер. и примеч. А.В.Михайлова. М., 1977. 703 с., 1 л. портр. 
(Памятники ист. мысли). 

Літ.: Дубянецкі, Э.С. Культуралогія: энцыкл. давед. / Э.С.Ду-
бянецкі. Мн., 2003. С.80-81. 

 
Клакхан Клайд (1905-1960), амерыканскі антраполаг, вядо-

мы сваімі даследаваннямі навахскай культуры. Клакхан — вяду-
чая фігура ў даследаваннях асобы і культурных каштоўнасцей. 
Быў прадстаўніком псіхалагічнай школы ў антрапалогіі (М.Мід, 
Р.Лінтан, К.Дзюбуа і інш.), яе прадстаўнікі ў аснову сваёй дзей-
насці паклалі вывучэнне ўзаемадзеяння чалавечай свядомасці і 
культуры. У работах “Стандартызацыя паводзін на прыкладзе 
навахскай культуры” (1941), “Скрытая культура і адміністра-
цыйныя праблемы” (1943), “Паняцце культуры” (1945, сумесна 
з У.Келі) ён падзяліў разнастайныя ўзроўні і тыпы культурнай 
стандартызацыі паводзін і прадставіў арыгінальную інтэрпрэ-
тацыю скрытых культурных патэрнаў. Познія працы Клакхана: 
“Люстэрка для чалавека”, “Універсальныя каштоўнасці і ан-
трапалагічны рэлятывізм” (1952), “Універсальныя катэгорыі 
культуры” (1953), “Этычная адноснасць: sic et non” (1955) – 
прысвечаны праблеме каштоўнасных сістэм і універсальных 
культурных каштоўнасцей. Асноўная ідэя Клакхана ў тым, што, 
нягледзячы на выключную разнастайнасць звычаяў, усім культу-
рам характэрны пэўныя агульныя каштоўнасці. Лічыў, што 
культура выступае прадуктам чалавечых дзеянняў і іх прычы-
най, а яе носьбітамі з’яўляюцца асобныя групы, індывіды. Вы-



 20 

значаў культуру і як своеасаблівы вобраз мыслення, адчування, 
веравання. 

Творы (на рус. мове): Зеркало для человека: введение в ан-
тропологию / пер. с англ.; под ред. А.А.Панченко, СПб., 1998. 
352 с. 

Літ.: Дубянецкі, Э.С. Культуралогія: энцыкл. давед. / Э.С.Ду-
бянецкі. Мн., 2003. С.171; Николаев, В.Г. Клакхон Клайд / 
В.Г.Николаев // Культурология. ХХ век: энцикл. СПб., 1998. Т.1. 
С.311-312. 

 
Кробер Альфрэд Луіс (1876-1960), амерыканскі антранай 

школы” ў амерыканскай этналогіі. У невялікай працы “Тыпы 
індзейскай культуры ў Каліфорніі” (1904) упершыню выкары-
стаў паняцце “культурны арэал” як інструмент аналізу. 

Асноўныя работы: Антрапалогія: раса, мова, культура, псі-
халогія, перадгісторыя (1923); Канфігурацыі культурнага росту 
(1944); Прырода культуры (1952); Стыль і цывілізацыя (1957). 

Літ.: Дубянецкі, Э.С. Культуралогія: энцыкл. давед. / Э.С.Ду-
бянецкі. Мн., 2003. С.177; Николаев, В.Г. Крёбер Альфред Луис / 
В.Г.Николаев // Культурология. ХХ век: энцикл. СПб., 1998. Т.1. 
С. 329–330. 

 
Маліноўскі Браніслаў Каспер (1884-1942), 

англійскі этнограф і сацыёлаг польскага паход-
жання. Галоўным вынікам працы Маліноўскага 
стала яго кніга “Навуковая тэорыя культуры” 
(1944). У аснове яго тэорыі ляжыць сістэма чала-
вечых патрэбнасцей, якія падзяляюцца на першас-
ныя, базавыя (здабыванне ежы, пабудова жылля, 

абарона, аднаўленне і працяг свайго роду) і на культурныя, што 
надстройваюцца над першаснымі. Паводле Маліноўскага, куль-
тура выступае як інструмент задавальнення базавых патрэб-
насцей і адначасова як сукупнасць матэрыяльных і духоўных 
артэфактаў. Лічыў, што розным сацыяльным і нацыянальным 
групам грамадства ўласцівы розныя рэакцыі на адны і тыя ж 
патрэбнасці. Будучы ўсё жыццё прыхільнікам функцыяналізму, 
Маліноўскі меркаваў, што ў культуры няма нічога лішняга, усё ў 
ёй функцыянальна ўзаемазвязана, а тое, што нам здаецца не-
патрэбным, лішнім, сведчыць толькі аб нашым неразуменні 
мясцовай культуры. Імкнуўся да спасціжэння культуры знутры, 
з пункту гледжання ўнутраных матываў паводзін яе прад-



 21 

стаўнікоў. Яго метад даследавання атрымаў у навуцы назву 
“ўключанага назірання”. Важнае значэнне ў даследаванні куль-
тур Маліноўскі надаваў статыстычнаму аналізу этнаграфіч-
ных даных, складанню адпаведных табліц, карт, генеалогіі і інш. 

Аўтар кніг: “Міф у першабытнай псіхалогіі” (1926), “Сексу-
альнае жыццё дзікуноў паўночна-заходняй Меланезіі” (1929), 
“Каралавыя сады і іх магія” (1935), “Дынаміка культурных змя-
ненняў” (1945) і інш. Твор (на рус. мове) – Магия, наука и рели-
гия // Магический кристалл. М.: Республика, 1992. 

Літ.: Дубянецкі, Э.С. Культуралогія: энцыкл. давед. / Э.С.Ду-
бянецкі. Мн., 2003. С.208-209; Николаев, В.Г. Малиновский Бро-
нислав Каспер / В.Г.Николаев // Культурология. ХХ век: энцикл. 
СПб., 1998. Т.2. С.7. 

 
Мід Маргарэт (1901-1978), амерыканскі этно-

лаг, культурантраполаг. На аснове сваіх уласных 
кроскультурных даследаванняў зрабіла выснову 
пра існаванне трох тыпаў культуры – постфігура-
тыўнай, кофігуратыўнай і прэфігуратыўнай. У 
мінулыя стагоддзі і нават тысячагоддзі дамінава-
лі, паводле Мід, постфігуратыўная культура, дзе 

дзеці вучыліся найперш у сваіх папярэднікаў (бацькоў, дзядоў), і 
кофігуратыўная культура, дзе і дзеці, і дарослыя вучацца ў сваіх 
равеснікаў. Аднак у другой палове 20 ст. склалася і пачала дамі-
наваць прэфігуратыўная культура, г.зн. такая, у якой дарослыя 
вучацца таксама ў сваіх дзяцей. 

Сярод яе найбольш важных прац “Паўналецце на Самоа” 
(1928), “Пол і тэмперамент у трох прымітыўных грамадст-
вах” (1935), “Мужчына і жанчына” (1949), “Пераемнасць у 
культурнай эвалюцыі” (1964) і інш. 

 
Радкліф-Браўн Альфрэд (1881-1955), англійскі 

культурантраполаг, этнолаг. Адзін з лідэраў бры-
танскай школы сацыяльнай антрапалогіі, тэарэ-
тык функцыянальнай школы ў этнаграфіі. Разгля-
даў культуру як сістэму функцыянальна ўзаема-
залежных элементаў, у якой дзейнічаюць агульныя 
законы або функцыі. Паводле Радкліф-Браўна, для 

вытлумачэння якіх-небудзь культурных феноменаў (звычай, 
традыцыя, прымха, норма) неабходны аналіз, які злучыў бы 
функцыянальна пэўны элемент са структурай усёй культуры. 



 22 

Аўтар работ: “Метады этналогіі і сацыяльнай антрапало-
гіі” (1940), “Структура і функцыя ў прымітыўным грамадст-
ве” (1952) і інш. 

Літ.: Дубянецкі, Э.С. Культуралогія: энцыкл. давед. / Э.С.Ду-
бянецкі. Мн., 2003. С.272-273; Николаев, В.Г. Радклифф-Браун 
Альфред Реджинальд / В.Г.Николаев // Культурология. ХХ век: 
энцикл. СПб., 1998. Т.2. С.148. 

 
 

Рут Бенядыкт (1887-1948), амерыканскі культурантрапо-
лаг; прадстаўнік этнапсіхалагічнага кірунку ў амерыканскай 
антрапалогіі. Стварыла канцэпцыі аб канфігурацыях і патэрнах 
культуры, якія характарызавалі яе цэласнасць зыходзячы са 
стэрэатыпу, ці ўзору культурна дэтэрмінаваных паводзін. У 
сваіх даследаваннях імкнулася да параўнальнага вывучэння куль-
тур розных народаў свету, праводзіла параўнальны аналіз 
фальклору і рэлігіі амерыканскіх індзейцаў. Адстойвала неаб-
ходнасць вывучэння кожнай культурнай з’явы ў кантэксце ме-
навіта гэтай культуры. Найбольш вядомая яе праца “Патэрны 
культуры” (1934) прысвечана праблеме суадносін чалавечай 
асобы і формаў культуры. Яна была перакладзена на многія мо-
вы і ўнесла значны ўклад у працэс інтэграцыі навуковых дыс-
цыплін, якія займаюцца вывучэннем культуры і асобы. Прымяня-
ла антрапалагічныя метады і гіпотэзы да аналізу сучасных 
культур Японіі, Германіі, Румыніі і Сіама. 

 
Сарокін Піцірым Аляксандравіч (1889-1968), 

расійска-амерыканскі сацыёлаг, культуролаг і фі-
лосаф. Разглядаў гістарычны працэс як цыклічную 
змену асноўных тыпаў культуры, ці “суперсі-
стэм” (ідэацыянальная культура, ідэалістычная 
культура, пачуццёвая культура), у аснове якіх ля-
жыць інтэграваная сфера каштоўнасцей, сімва-

лаў. Сцвярджаў, што гісторыя ўяўляе сабой сацыякультурны 
працэс, нормай якога з’яўляюцца дынаміка каштоўнасных 
арыенціраў, іх змена і пастаянны пошук новых “ідэальных мэт”. 
Лічыў, што сучасная культура перажывае ўсеагульны крызіс, 
які абумоўлены надзвычай моцным развіццём матэрыялізму і 
навукі. Асноўнае выйсце з гэтага бачыў у развіцці рэлігійнай 
“ідэалістычнай культуры”.  



 23 

Асноўныя працы: “Сістэма сацыялогіі” (Т.1-2; 1920); “Са-
цыяльная мабільнасць” (1927); “Сацыяльная і культурная ды-
наміка” (Т.1-4; 1962).  

Творы (на рус. мове): Человек. Цивилизация. Общество / общ. 
ред., сост. и предисл. А.Ю.Согомонова; пер. с англ. М., 1992. 543 
с.; Социологические теории современности. М., 1992; Система 
социологии. Т.1-2. М., 1993; Общедоступный учебник социоло-
гии: статьи разных лет. М., 1994; Главные тенденции нашего 
времени. М., 1993. 

Літ.: Дубянецкі, Э.С. Культуралогія: энцыкл. давед. / Э.С.Ду-
бянецкі. Мн., 2003. С.292; Шабага, А.В. Сорокин Питирим Алек-
сандрович / А.В.Шабага // Культурология. ХХ век: энцикл. СПб., 
1998. Т.2. С.216–218; Колева Д. Сорокин — культурологични 
идеи. София, 1993. 

 
Тайлар Эдуард Барнет (1832-1917), англійскі 

этнограф; даследчык першабытнай культуры, 
рэлігіі. Адзін з заснавальнікаў этнаграфіі і 
антрапалогіі. Лічыцца бацькам эвалюцыйнай 
тэорыі развіцця культуры. Разглядаў культуру як 
рацыянальнае ўтварэнне для паляпшэння жыцця 
людзей у грамадстве. Сцвярджаў, што прагрэс 

культуры адбываецца дзякуючы таму, што ўсе народы, на якім 
бы ўзроўні развіцця яны ні знаходзіліся, уносяць у яе свой 
непаўторны ўклад. Найбольш развітымі грамадствамі лічыў 
тыя, у якіх больш адукаваных і культурных людзей. Сярод яго 
асноўных прац “Першабытная культура” (1871), “Уводзіны ў 
вывучэнне Чалавека і Цывілізацыі” (1881) і інш. 

Творы (на рус. мове): Антропология. СПб., 1909; Первобыт-
ная культура [пер. с англ.] / [предисл. и примеч. А.И.Першица]. 
М., 1989. 572 с.: ил.  

Літ.: Дубянецкі, Э.С. Культуралогія: энцыкл. давед. / Э.С.Ду-
бянецкі. Мн., 2003. С.314; Семенов, Ю.И. Тайлор Эдуард Бар-
нетт / Ю.И.Семенов // Культурология. ХХ век: энцикл. СПб., 
1998. Т.2. С.243-244; Никольский, В.К. Место Эдуарда Тэйлора в 
исследовании первобытной культуры / В.К.Никольский // Тэйлор 
Э. Первобытная культура. М., 1939. 

 
 
 
 



 24 

Тойнбі Арнольд Джозэф (1889-1975), англійскі 
гісторык. Як і О.Шпенглер, Тойнбі адмаўляў тра-
дыцыйную канцэпцыю адзінства сусветнай гісто-
рыі. Аддаваў перавагу параўнальным даследаван-
ням культур і распрацаваў канцэпцыю жыццёвых 
цыклаў – узнікнення, развіцця і заняпаду. У якасці 
галоўных прычын заняпаду культур называў ма-

ральнае выраджэнне і страту творчага падыходу да ўзніклых 
праблем. Паняцце “цывілізацыя” выкарыстоўваецца ім для ха-
рактарыстыкі канкрэтнага грамадства як сацыякультурнага 
ўтварэння, лакалізаванага ў прасторы і часе. Сусветная гісто-
рыя разглядалася Тойнбі як своеасаблівая “сума цывілізацый”, 
якія праходзяць аднолькавыя фазы – нараджэнне, рост, разла-
жэнне, пагібель. Рухальнай сілай развіцця цывілізацыі лічыў 
“творчую эліту”, якая павінна весці за сабой “інертную боль-
шасць”. Прагрэс чалавецтва і шлях выйсця з крызісу бачыў у ду-
хоўным ўдасканаленні, абнаўленні, эвалюцыі ад прымітыўных 
анімістычных вераванняў праз універсальныя рэлігіі да адзінай 
рэлігіі будучыні. 

Творы (на рус. мове): Постижение истории: сб. / Е.Б.Раш-
ковский / пер. с англ.; сост. А.П.Огурцов; вступ. ст. Уколевой 
В.П.; закл. ст. Рашковского Е.Б. М., 1991. 736 с.; Цивилизация перед 
судом истории: сб. / пер. с англ. И.Е.Киселевой, М.Ф.Носовой; 
сост. Рашковский Е.Б. М.; СПб., 1996. 480 с. 

Літ.: Дубянецкі, Э.С. Культуралогія: энцыкл. давед. / Э.С.Ду-
бянецкі. Мн., 2003. С.318; Культурология. ХХ век: энцикл. Т.2. 
СПб., 1998. С.259-260; Семенов, Ю.Н. Социальная философия 
А.Тойнби. / Ю.Н.Семенов. М., 1980; Рашковский, Е.Б. Востоко-
ведная проблематика в культурно-исторической концепции 
А.Дж.Тойнби / Е.Б.Рашковскій. М., 1976. 

 
Уайт Леслі Элвін (1900-1975), амерыканскі 

культуролаг, які ўпершыню ў замежнай гумані-
тарнай навуцы ўжыў тэрмін “культуралогія” ў 
кнізе “Навука аб культуры” (1949). Лічыў, што 
культуралогія вывучае не ўзаемадзеянне індывідаў 
(як сацыялогія), а элементы культуры (напр., мі-
фалогію, мастацтва, філасофію). Сцвярджаў, 

што менавіта культура стварала ў людзей ілюзію іх 
усемагутнасці, усёведання, давала людзям пачуццё ўпэўненасці ў 
сваіх сілах, пераконвала ў існаванні сэнсу жыцця, надзяляла іх 



 25 

духоўнымі сіламі для падтрымання жыццядзейнасці. Гэтым 
мэтам спрыялі такія віды культуры, як міфалогія, рытуал, 
магія, касмалагічныя сістэмы і інш. 

Творы (на рус. мове): Понятие культуры / Лесли А. Уайт; 
пер. Е.М.Лазаревой // Антология исследований культуры. СПб., 
1997. Т.1. С.17-48; Наука о культуре / Лесли А.Уайт; пер. 
П.В.Резвых // Антология исследований культуры. СПб., 1997. 
Т.1. С.141–156; Энергия и эволюция культуры / Лесли А. Уайт; 
пер. Е.М.Лазаревой // Антология исследований культуры. СПб., 
1997. Т.1. С.439–464. 

Літ.: Дубянецкі, Э.С. Культуралогія: энцыкл. давед. / Э.С.Ду-
бянецкі. Мн., 2003. С.326; Мостова, Л.А. Уайт Лесли Элвин / 
Л.А.Мостова // Культурология. ХХ век: энцикл. СПб., 1998. Т.2. 
С.272-276; Аверкиева, Ю.П. Историко-философские взгляды 
Лесли А.Уайта (1900-1975) / Ю.П.Аверкиева // Этнография за 
рубежом. М., 1979. 

 
Шпенглер Освальд (1880-1936), нямецкі філо-

саф, гісторык, культуролаг, прадстаўнік філасо-
фіі жыцця. Разглядаў культуру як замкнёны арга-
нізм, які ў сваім развіцці праходзіць усе асноўныя 
стадыі жыццёвага цыкла – нараджэнне, росквіт, 
заняпад. Лічыў, што поўны цыкл культура пра-
ходзіць прыблізна за адно тысячагоддзе. Пасля гэ-

тага яна выраджаецца ў сваю супрацьлегласць – цывілізацыю, 
дзе пануюць голы тэхніцызм, бяздушнасць, а на змену творчасці 
і развіццю прыходзяць бясплоднасць і акасцяненне; людзі пасту-
пова ператвараюцца ў бязлікія істоты. Паводле Шпенглера, ня-
ма агульначалавечай культуры, а ёсць нацыянальна непаўтор-
ныя культуры асобных народаў і рэгіёнаў, якія дамінуюць у пэў-
ныя гістарычныя эпохі. На яго думку, цывілізацыя – гэта этап 
заняпаду культуры, яе няўхільнага старэння. Асноўны твор – 
“Закат Еўропы” (Т.1-2; 1918-22). Разглядаў гісторыю як свое-
асаблівы калейдаскоп з васьмі “арганічных” культурна-гіста-
рычных тыпаў (ці культур): егіпецкай, індыйскай, вавілонскай, 
кітайскай, апалонаўскай (грэка-рымскай), (заходнееўрапейскай) 
і культуры майя. Сярод іншых значных работ Шпенглера – “Ча-
лавек і тэхніка” (1931), “Гады рашэнняў” (1933) і інш. 

Творы (на рус. мове): Закат Европы: очерки морфологии ми-
ровой истории: в 2 т. / пер. с нем., вступ. ст. и примеч. 
К.А.Свасьяна. М., 1998. Т.1. 667 с.; Т.2. 607 с. 



 26 

Літ.: Дубянецкі, Э.С. Культуралогія: энцыкл. давед. / Э.С.Ду-
бянецкі. Мн., 2003. С.355; Тавризян, Г.М. Шпенглер Освальд / 
Г.М.Тавризян // Культурология. ХХ век: энцикл. СПб., 1998. Т.2. 
С.363-364; Тавризян, Г.М. О.Шпенглер, Й.Хейзинга: две концеп-
ции кризиса культуры. / Г.М.Тавризян. М., 1989. 

 
Ясперс Карл (1883-1969), нямецкі філосаф, псі-

хіятр; прадстаўнік рэлігійнага экзістэнцыялізму. 
Даследаваў адметныя рысы і прычыны адрознен-
няў заходняй і ўсходняй культур. Выступаў суп-
раць еўропацэнтрызму, даказваў каштоўнасць 
азіяцкай культуры, камунікацыя з якой мае для За-
хаду істотнае значэнне. Сярод яго асноўных прац 

– “Агульная псіхалогія” (1913), “Псіхалогія светаўспрымання” 
(1919), “Філасофія” (т.1-3; 1932), “Вытокі і мэта гісторыі” 
(1949), “Вялікія філосафы” (т.1-2, 1957), “Сэнс і прызначэнне 
гісторыі” (1949), “Ніцшэ і хрысціянства” (1936), “Духоўная сі-
туацыя часу” (1932) і інш. 

Творы: Ясперс, К. Духовная ситуация времени / К.Ясперс // 
Филос. науки. 1988. №12. С.102–112. Ясперс, К. Ницше и хри-
стианство / К.Ясперс; пер. с нем. Т.Ю.Бородай. М.: Медиум: 
Моск. филос. фонд, 1994. 114 с. Ясперс, К. Смысл и назначение 
истории / К.Ясперс; пер. М.И.Левиной; вступ. ст. П.П.Гайден-
ко; сост. М.И.Левина, П.П.Гайденко; коммент. В.Н.Катасоно-
ва. М.: Политиздат, 1991. 528 с. 

 
1.2. Культура як свет знакаў 

 
У сучаснай культуралогіі культуру разумеюць як нешта ад-

метнае ад прыроды, тое, што перадаецца па традыцыі сродкамі 
мовы і сімвалаў, у працэсе практычнага вывучэння і непасрэднай 
пераймальнасці, а не біялагічнага наследавання. Мовай культуры 
звычайна называюць тыя сродкі, веды, сімвалы, тэксты, формы, 
якія дазваляюць людзям арыентавацца ў прасторы культуры і 
ўступаць адзін з адным у камунікатыўныя сувязі. 

Мова культуры – гэта універсальная форма асэнсавання рэ-
альнасці, у якую арганізуюцца ўсе ўзніклыя або існуючыя ўяў-
ленні, успрыманні, паняцці, вобразы і іншыя падобныя сэнсавыя 
канструкцыі (носьбіты сэнсу). Такім чынам, усё гэта – сродак ра-
зумення паміж людзьмі і народамі. 

Праблема разумення даволi актуалiзуецца ў апошнiя гады. 



 27 

Лакальныя канфлiкты, этнiчныя войны, рэлiгiйная i расавая не-
цярпiмасць працягваюцца, нягледзячы на рост адукацыi, тэхнiч-
ных ведаў, новых iнфармацыйных тэхналогiй. Абвастрэнне геа-
палiтычнай i грамадска-палiтычнай сiтуацыi, супярэчнасцi, якiя 
пранiзваюць чалавецтва, “распадзенне сувязi часоў” (Х.Г.Гада-
мер), па сутнасцi, вядуць да змены тыпаў культуры, парушэння 
звыклых паняцiйных сувязей памiж нацыямi i народамi, рэгiё-
намi i пакаленнямi. Праблема мовы культуры – гэта праблема 
разумення, эфектыўнасцi культурнага дыялога як па вертыкалi, 
гэта значыць дыялога памiж культурамi розных эпох, так i па га-
рызанталi, гэта значыць дыялога розных культур, iснуючых 
адначасова, памiж сабой. 

 
Мова, з’яўляючыся “праблемай сэнсу культуры”, сiнтэзуе са-

цыяльныя, культурна-гiстарычныя, псiхалагiчныя, эстэтычныя 
аспекты жыцця чалавека. Але для таго, каб падзея культуры ста-
ла яе з’явай, яна павiнна быць пераведзена ў тэкст. Значыць, мо-
ва ўяўляе ядро сiстэмы культуры, менавiта пры дапамозе яе ча-
лавецтва засвойвае каштоўнасцi, ацэнкi, уяўленнi, усё тое, што 
вызначае карцiну свету. Такiм чынам, мова культуры – гэта спо-
саб захоўвання i перадачы культуры ад пакалення да пакалення. 

Асобае значэнне валодання мовай культуры ў тым, што яно 
дазваляе чалавеку ўключыцца ў культурны кантэкст, усвядомiць 
сваё месца ў iм, зарыентавацца ў складаных i дынамiчных са-
цыякультурных працэсах. I чым вышэй узровень валодання мо-
вай культуры, чым больш шырокi i разнастайны дыяпазон ведаў, 
уяўленняў аб культуры, тым вышэй здольнасць чалавека да 
ўспрымання i гармонii з навакольным светам, таму што мовы – 
гэта iероглiфы, у якiя чалавек умяшчае свет i сваё ўяўленне. 
Праз разнастайнасць моў для нас адкрываюцца багацце свету i 
разнастайнасць таго, што мы спазнаём у iм, i чалавечае быццё 
робiцца для нас шырэйшым, паколькi мовы ў выразных i дзейс-
ных рысах даюць нам розныя спосабы мыслення i ўспрымання. 

Мова ўвасабляе асновы культуры: яе прадукт і структурныя 



 28 

элементы, умовы развiцця. I натуральныя (французская, белару-
ская i iнш.), i штучныя (мова навукi, умоўныя сiгналы, знакі, 
сiмвалы), i другасныя (камунiкатыўныя структуры – мiф, рэлiгiя, 
мастацтва) мовы – спецыфiчны знакавы спосаб фiксацыi, заха-
вання, перапрацоўкi i трансляцыi культурнай iнфармацыi. 

 
1.3. Культура як сфера духоўнай вытворчасці 

 
Складанасцi выклiкаюць разуменне структуры i iерархiчныя 

ўзроўневыя падзелы культуры. Усталяваным у навуцы можна 
лiчыць падзел культуры на матэрыяльную i духоўную. Як пра-
вiла, у якасцi крытэрыю разглядаецца канчатковы прадукт, ат-
рыманы ў вынiку чалавечай дзейнасцi па аналогii з вiдамi вы-
творчасцi (напрыклад, у працах У.Я.Давiдовiча, Ю.А.Жданава, 
Э.У.Сакалова i iнш.). Так, да матэрыяльнай культуры адносяць 
рэчы, прылады, веды, якiя з’яўляюцца прадуктамi матэрыяльнай 
вытворчасцi або абслугоўваюць матэрыяльнае жыццё грамадст-
ва. А да духоўнай культуры належаць прадукты духоўнай вы-
творчасцi, змест формаў грамадскай свядомасцi, эстэтычныя 
каштоўнасцi, выяўленыя сродкамi мастацтва. 

Разгляд праблемы культуры, перш за ўсё духоўнай, часта 
звязваецца з праблемай развiцця i ўдасканалення патрэбнасцей 
асобы. Гэтая псiхалагiчная ўласцiвасць настолькi залежыць ад 
узроўню развiцця грамадства, што ўся гiсторыя чалавецтва фак-
тычна пацвярджае: аб’ём так званых першых жыццёвых па-
трэбнасцей i спосаб iх задавальнення практычна залежаць ад ста-
ну культуры грамадства i яе праламлення на ўзроўнi канкрэтнага 
iндывiда. Фiлосаф Э.В.Iльянкоў сцвярджае, што “чалавечую асо-
бу можна з поўным правам разглядаць як адзiнкавае ўвасабленне 
культуры, гэта значыць усеагульнага ў чалавеку”. 

Культуры адводзiцца важная роля аднаго з дэтэрмiнантаў 
спосабу жыцця чалавека, надання высакароднасцi яго патрэб-
насцям. Многiя даследчыкi падкрэслiваюць дыялектычную су-
вязь памiж актуальным станам духоўнай культуры i спосабам 
жыцця людзей, памiж каштоўнасным аспектам культурнай дэ-
тэрмiнацыi, з аднаго боку, i вынiковасцю працэсу пранiкнення 
духоўных каштоўнасцей у iндывiдуальнае быццё – з другога. 
Праявай духоўнай культуры ў структуры спосабу жыцця высту-
пае культура патрэбнасцей i спажывання. Так, прызнаючы важ-
насць разгляду праблемы культуры патрэбнасцей i спажывання, 
фiлосаф М.В.Iванчук мяркуе, што “культура спажывання – такая 



 29 

ж неад’емная частка духоўнай культуры, як i культура мараль-
ная, эстэтычная”, што яна “з’яўляецца мерай i спосабам рэа-
лiзацыi сутнасных сiл чалавека… накiравана на ўсебаковае раз-
вiццё асобы…”. 

Аднак зводзiць выхаванне чалавека толькi да фармiравання 
арганiчнай сiстэмы патрэбнасцей не зусiм правiльна. Гаворка па-
вiнна iсцi аб адпаведнасцi патрэбнасцей канкрэтнага чалавека 
сукупнасцi духоўных каштоўнасцей грамадства, аб “акультур-
ваннi” патрэбнасцей, таму што пра далучэнне асобы да багаццяў 
культуры мы можам меркаваць па яе патрэбнасцях. Яны выяў-
ляюцца як матывы дзейнасцi i ўчынкаў: культура спажывання – 
гэта праекцыя за межы ўнутранага свету чалавека. 

У сувязi з гэтым актуалiзуюцца праблемы кiравання асобай 
сваiмi жаданнямi, патрэбнасцямi, уменнямі надаваць iм сацы-
яльна прымальную форму, бо iмкненне да неадкладнага зада-
вальнення патрэбнасцей, якое аб’ектыўнае нават на самым вы-
сокiм узроўнi развiцця вытворчасцi, не можа быць адразу рэа-
лiзавана і прывядзе да адмоўных эмоцый, незадаволенасцi, пе-
сiмiзму, знiжэння жыццёвага тонусу, можа нанесцi непапраўны 
ўрон развiццю асобы. 

Патрабавальнае стаўленне да сваiх патрэбнасцей, уменне вы-
значыць ступень iх надзённасцi, спалучэнне iндывiдуальных за-
патрабаванняў з грамадскiмi, выбар сродкаў iх рэалiзацыi харак-
тарызуюць унутраныя якасцi чалавека, глыбiню яго выхаванасцi, 
таму што структура патрэбнасцей, iх сацыяльная скiраванасць 



 30 

вызначаюцца аб’ёмам i якасцю засвоеных чалавекам культурных 
каштоўнасцей. 

Працэс фармiравання культуры чалавека з’яўляецца бяскон-
цым працэсам станаўлення, самавыяўлення, iндывiдуалiзацыi 
асобы. Чым вышэй духоўнае развiццё асобы, тым больш актыў-
ным з’яўляецца яе стаўленне да культурнага асяроддзя. Паводле 
пераканання акадэмiка Д.С.Лiхачова, культурнае асяроддзе неаб-
ходна чалавеку для яго духоўнага i маральнага жыцця, для яго 
“духоўнай аседласцi”, маральнай самадысцыплiны i сацыяльнай 
актыўнасцi. 

Падзел культуры на матэрыяльную i духоўную, безумоўна, 
адносны i мае абмежаванае значэнне ў гнасеалагiчным аспекце. 
Пры разглядзе гэтага члянення ў анталагiчным рэчышчы заўсё-
ды аказваецца, што матэрыяльнае ўвасабляе iдэальную мэту, 
значыць, мае духоўны аспект, а ўсе духоўныя каштоўнасцi, у 
сваю чаргу, прадстаўлены ў той або iншай матэрыяльнай абалон-
цы, але яны служаць пэўнай асновай, крытэрыем вызначэння 
структуры культуры. Аднак некаторыя вучоныя наогул адмаўля-
юць наяўнасць матэрыяльнай культуры, разглядаючы яе як ней-
кае прадметнае ўвасабленне iдэальнага ўяўлення аб наваколь-
ным асяроддзi, або лiчаць, што размежаванне матэрыяльнай i ду-
хоўнай культур знаходзiцца ў сферы ўсведамлення чалавекам 
таго, якую патрэбнасць задавальняе дадзены прадмет або вiд 
дзейнасцi. 

Вычляненне вiдаў культуры – працэс складаны, заўсёды мож-
на знайсцi элементы, якiя не ўвайшлi ў прапанаваную схему i 
маюць амбiвалентную прыроду. Духоўная культура ёсць праява 
iдэальнага, радавога, сутнаснага пачатку чалавека, якi на унiвер-
сальнай аснове здольны ўзвышаць любую дзейнасць, забяспеч-
ваць яе высокiя вынiкi. Матэрыяльныя аб’екты самi па сабе не 
з’яўляюцца ўвасабленнем культуры. Яны разглядаюцца як такiя 
ў тым выпадку, калi становяцца iдэальным узорам чалавечай 
працы i накiраваны на ўдасканаленне асобы. Духоўная культура 
чалавека, укладзеная ў матэрыяльныя аб’екты, вяртаецца да яго 
ў выглядзе больш гуманiстычна аформленага прадметнага ася-
роддзя, якое ўзвышае чалавека. Чалавек таму i ёсць мера ўсiх рэ-
чаў, што рэчы, у сваю чаргу, служаць мерай яго ўласнай чала-
вечнасцi. 

Залежнасць прадукцыйнасцi і якасці працы ад узроўню ду-
хоўнай культуры пераканаўча даказана вядомым сацыёлагам, 
мастацтвазнаўцам, педагогам Ю.У.Фохт-Бабушкiным. Праведзе-



 31 

ныя iм даследаваннi сярод рабочых многiх гарадоў Расii паказалi 
непасрэдны ўплыў цiкавасцi да мастацтва на вынiкi iх працы: у 
наведвальнiкаў тэатра, кiно, музеяў, канцэртаў прадукцыйнасць 
працы на 7–10% вышэй за сярэднюю па горадзе. Павелiчэнне ся-
рэдняй наведвальнасцi тэатра ў 0,68 раза ў год вядзе да перавы-
канання плана на 10%. 

Чалавек з неразвiтым густам, нiзкiм узроўнем духоўнай куль-
туры, неразвiтым успрыманнем эстэтычных катэгорый абыякавы 
да выконваемай работы, да яе якасцi, вынiкаў i эстэтычнага 
афармлення, i, што самае галоўнае, працэс работы не прыносiць 
яму радасцi, задавальнення, разумення ўласнай значнасцi, аса-
бістага самаадчування. 

Найбольш распаўсюджаным з’яўляецца азначэнне духоўнай 
культуры як сукупнасцi каштоўнасцей, якiя характарызуюць уз-
ровень i арганiзацыю духоўнага жыцця грамадства, ступень раз-
вiцця грамадскай свядомасцi, сацыяльных ведаў, адукацыi i вы-
хавання людзей. Ядро духоўнай культуры складае грамадская 
свядомасць: палiтыка, права, мараль, мастацтва, рэлiгiя, фiласо-
фiя. Сюды ж адносяць эмпiрычныя i навуковыя веды, характар i 
сiстэму адукацыi i выхавання, культуру мовы i зносiн людзей. 

Значыць, духоўная культура ўключае агульны ўзровень iнтэ-
лектуальнага i маральнага развiцця людзей, сукупнасць ведаў i 
навыкаў, поглядаў, пазiцый i звычаяў, узровень эстэтычнага i 
эмацыянальнага развiцця, разнастайнасць густаў i пачуццяў. 

Такiм чынам, духоўная культура – сукупнасць духоўных 
каштоўнасцей, якiя характарызуюць узровень i арганiзацыю ду-
хоўнага жыцця грамадства, а ў дачыненнi да асобы ці групы 
людзей – сукупнасць якасцей, што характарызуюць асобу або 
сацыяльную групу з пункту гледжання меры асваення духоўнай 
культуры грамадства. 

Традыцыйна прынята ў адпаведнасцi з азначэннем духоўнай 
культуры вылучаць галоўныя прыметы, крытэрыi ўзроўню яе 
развiцця ў канкрэтнай асобы. Як правiла, гэта: 

– дасведчанасць у сферы агульнай або духоўнай культуры, 
яна характарызуецца аб’ёмам i якасцю культурнай iнфармацыi; 

– выбiральнасць у сферы агульнай або духоўнай культуры, 
якая характарызуецца зместам, скiраванасцю культурнай iнфар-
мацыi ў гэтай галiне; 

– ступень стаўлення да агульнай або духоўнай культуры, якая 
характарызуецца актыўным прымяненнем культурных навыкаў, 



 32 

удзелам у распаўсюджваннi культурнай iнфармацыi, у стварэннi 
культурных каштоўнасцей; 

– ступень вызначальнага ўплыву агульнай або духоўнай куль-
туры на сацыялiзацыю асобы, яе сацыяльныя паводзiны i сама-
свядомасць, на яе светапогляд. 

Гэтыя прыметы фармальныя, агульныя, аднак яны могуць 
служыць для правядзення сацыялагiчных i педагагiчных дасле-
даванняў у якасцi асноўных крытэрыяў узроўню развiцця ду-
хоўнай культуры асобы. 

У фiласофскай лiтаратуры ў паняцце культуры ўключаюцца 
як сама дзейнасць чалавека, так i яе тэхналагiчная аснова, гэта 
значыць сукупнасць сродкаў i механiзмаў, дзякуючы якiм яна 
матывуецца i ажыццяўляецца, а таксама агульны ўзровень вало-
дання культурнымi каштоўнасцямi. Важна і тое, што вучоныя 
разглядаюць культуру як цэласную з’яву, цэнтральным звяном 
якой выступае чалавек як суб’ект культурнага развiцця. 

Паняцце “культура” ў самым шырокiм сэнсе выражае якас-
ную характарыстыку таго, наколькi канкрэтныя людзi здолелi 
ўзвысiцца над сваёй натуральнай бiялагiчнай прыродай, развiў-
шы сваю другую, сацыяльную прыроду. Таму культурай з’яў-
ляецца толькi тое з вырабленага чалавекам, што накiравана на 
самаразвiццё i самаўдасканаленне чалавека. Адпаведна культура 
спецыялiста – гэта яго здольнасць да развiцця i ўдасканалення 
сваiх творчых магчымасцей у вырашэннi нестандартных задач, у 
ажыццяўленнi сваiх прафесiйных функцый. Культура – гэта так-
сама i свядомая, мэтанакiраваная, творчая актыўнасць iндывiдаў 
i супольнасцi: iмкненне падтрымаць традыцыi, палепшыць i 
ўпарадкаваць жыццё, ажыццявiць якiя-небудзь змены, супраць-
стаяць разбуральным, антыгуманным тэндэнцыям i iнш. 

Варта адзначыць, што для сучаснага перыяду характэрны 
iнтэгральны, сацыяльны феномен, якi В.С.Бiблер называе “со-
цыумам культуры”. Культура ўсё больш рухаецца ў эпiцэнтр су-
часнага быцця, дзе адначасова суiснуюць каштоўнасцi ўсходняй 
i заходняй культур, антычныя, сярэдневяковыя, адраджэнцкiя, 
асветнiцкiя i iнш. Культурныя спектры маюць сэнс у дачыненнi 
адзiн да аднаго ў дыялогу нашай рэальнай сённяшняй свядо-
масцi. Гэта праблема не толькi мыслення, але i сапраўднага быц-
ця кожнага сучаснага чалавека. Чалавек блiжэйшай будучынi бу-
дзе пастаўлены перад неабходнасцю выбару свайго соцыуму 
культуры, у якiм ён i стане ажыццяўляць сваё духоўнае самавы-
значэнне. 



 33 

1.4. Аксіялагічны падыход да сутнасці культуры 
 
Ва ўмовах пераходнага перыяду, фармiравання новага гла-

бальнага мыслення чалавека ХХI ст. выспявае новая культура-
лагічная парадыгма, за аснову якой бяруцца ўяўленні аб гума-
нiстычным тыпе асобы, якая не толькi спажывае культурныя 
каштоўнасцi, але стварае і развiвае iх па прычыне прафесiйнай i 
асабістай патрэбнасцi. Пры гэтым асоба разглядаецца як сама-
каштоўнасць. Яна не толькi мэта, але i сродак грамадскага раз-
вiцця. 

Найбольш зручнай мадэллю культуры для структуравання 
зместу культуралагiчных ведаў з’яўляецца канцэпцыя, распраца-
ваная вядомым беларускiм фiлосафам i культуролагам М.I.Кру-
коўскiм. У яго iерархiчнай тыпалагiзацыі культура разглядаецца 
ў двух разрэзах: уздоўж вертыкалi iерархiчных узроўняў (сiнхра-
нiя) i па гарызанталi, уздоўж лiнii яе гiстарычнага развiцця ў ча-
се (дыяхранiя). Такi погляд, узыходзячы да гегелеўскай трады-
цыi рухомасцi дыялектычна супярэчлiвага адзiнства агульнага i 
прыватнага, сутнасцi i з’явы, iдэальнага i матэрыяльнага, зместу 
i формы, скiраваны ў будучыню, у перспектыву развiцця чала-
вецтва i выкарыстання сучасных агульнанавуковых падыходаў. 

У адпаведнасцi са сказаным культура – гэта сiстэмная сукуп-
насць духоўных i матэрыяльных каштоўнасцей, якая ўяўляе са-
бой iерархiчную структуру, дзе асноўнымi ўзроўнямi з’яўляюцца 
духоўная, мастацкая i матэрыяльная культуры, яны, у сваю чар-
гу, маюць уласныя, больш дробныя мiкраструктуры. I так аж да 
асобных прадметаў i фактаў культуры, кожны з якiх уяўляе 
iндывiдуальную мiкраструктуру як шкалу мiкраўзроўняў памiж 
полюсамi сутнасцi i з’явы, зместу i формы. 

Але культура – гэта не толькi мноства асобных фактаў i з’яў 
духоўнага, мастацкага або матэрыяльнага характару, а i даволi 
высокаарганiзаваная сiстэма са сваёй уласнай структурай, з 
больш цi менш стабiльным наборам элементаў, якiя знаходзяцца 
ва ўзаемасувязi i ўзаемадзеяннi. Таму важна вывучаць не толькi 
яе асобныя элементы (напрыклад, жанр музыкi, выкананне), але i 
бачыць усю сiстэму ў цэлым – “не толькi дрэвы, але i лес” 
(М.I.Крукоўскi). 

Звернем увагу на стройнасць i лагiчнасць сiстэмы вертыкаль-
ных, сiнхранiчных узроўняў культуры. Вылучэнне мастацкай 



 34 

культуры як самастойнага вiду нароўнi з духоўнай нязвыкла для 
еўрапейскай фiласофii, таму што яна большасцю вучоных кла-
сiфiкуецца як частка духоўнай. Аднак калi ўлiчыць, што да ду-
хоўнай культуры адносяць прадукты i працэс iнтэлектуальнай 
дзейнасцi (навука, фiласофiя, рэлiгiя, права i iнш.), то мастацтва 
як вынiк эмацыянальнага асваення i ўспрымання карцiны свету, 
разнастайнага i рознатыповага, з развiтой уласнай тыпалогiяй 
структурна можа быць разгледжана па-за або ў рамках духоўнай 
культуры. Гэта асаблiва плённа i зручна ў навукова-педага-
гiчным плане, бо дае магчымасць даволi поўна ўявіць i апiсаць 
цэльную структуру гэтага феномена. 

На наступным узроўнi мастацкая культура распадаецца на 
сiстэму асобных вiдаў мастацтва: выяўленчае, музыка, мастацкая 
лiтаратура, архiтэктура, дызайн i iнш. У сваю чаргу, кожны з 
вiдаў мае ўласную структуру ўжо на ўзроўнi жанраў як падвiдаў 
канкрэтнага мастацтва: графiка, жывапiс, скульптура – у выяў-
ленчым мастацтве; паэзiя, проза, драма – у мастацкай лiтара-
туры; сiмфонiя, опера, песня – у музыцы i гэтак далей. Затым 
кожны падвiд, у сваю чаргу, распадаецца на яшчэ больш дроб-
ныя падструктуры: так, графiка падзяляецца на станковую, кнiж-
ную, газетна-часопiсную, прыкладную i iнш.; жывапiс – на алей-
ны, тэмперны, васковы i гэтак далей – аж да канкрэтных твораў, 
якiя маюць сваю мiкраструктуру, пэўны стыль, вобразы, мову i 
iнш. 

Надзвычай цяжка iерархiзаваць сiнтэтычныя вiды мастацтва, 
такiя як кiно, тэатр, харэаграфiя, дзе ўжо на трэцiм узроўнi, жан-
равым, адбываецца вельмi цеснае перапляценне з iншымi мас-
тацтвамi, напрыклад кiно – з музыкай, выяўленчым мастацтвам, 
лiтаратурай, дызайнам, харэаграфiяй i iнш. 

Мастацкая культура непарыўна звязана з двума iншымi вiда-
мi культуры, грунтуючыся на матэрыяльнай культуры (спажы-
вецкiя тавары, прадметы быту, машыны, матэрыялы i iнш.), мас-
тацкая культура вяртаецца ў матэрыяльны свет у выглядзе 
ўзвышаных прадметаў i з’яў, якiя служаць чалавеку ў яго пасту-
пальным руху да духоўнай культуры (навука, рэлiгiя, фiласофiя, 
права, мараль i iнш.). Мастацтва, як мост, злучае паміж сабой 
два пласты, утвараючы трэцi, даволi самастойны ўзровень, на-
званы мастацкай культурай. 



 35 

Такiм чынам, паводле структуры культуру можна ўявiць у 
выглядзе цэласнай сiстэмы, шматступеньчатага пiрамiдальнага 
ўтварэння, асновай якога служыць свет створаных рукамi лю-
дзей рэчаў – культура матэрыяльная; вяршыняй – стратасферныя 
вышынi чыстай духоўнасцi, духоўная культура; асяродкам, які 
сiлкуе i стварае крайнiя полюсы, – культура мастацкая. 

Канцэпцыя культуры як сiстэмная сукупнасць духоўных, 
мастацкiх i матэрыяльных каштоўнасцей, створаных чалавец-
твам на працягу яго гiсторыi, дазваляе вывучаць культуру з 
сiнхранiчнага пункту гледжання i ў працэсе гiстарычнага раз-
вiцця ў часе – з дыяхранiчнага. 

Паколькi i верхнiя, i нiжнiя ўзроўнi iерархiчнай пiрамiды 
культуры аднолькава важныя, паколькi ўсе яе элементы ўяў-
ляюць значную каштоўнасць, усе культуралагічныя навукі дас-
ледуюць менавiта культуру ў кантэксце гэтай цэласнасцi, а не 
вузкапрафесiйнай замкнёнасцi. 

 
1.5. Антрапалагічная трактоўка культуры 

 
У апошнi час актыўна развiваецца на постсавецкай прасторы 

антрапалагiчны падыход да вывучэння культурных працэсаў, за-
снаваны на шматгадовых культуралагiчных і антрапалагiчных 
распрацоўках буйнейшых заходнееўрапейскiх вучоных мiнулых 
дзесяцiгоддзяў (С.Бiднi, Р.Карнейра, А.Кафанья, А.Кробер, К.Ле-
вi-Строс, Э.Лiч, Б.Малiноўскi, Д.Мёрдак, А.Радклiф-Браўн, Л.Уайт, 
Д.Фэйблман i iнш.). Актыўна працягваецца развiццё антрапала-
гiчнага падыходу да вызначэння паняцця культуры, iнфармацый-
нага, сацыялагiчнага i iншых аспектаў яе функцыянавання. 

У антрапалогii i культуралогii культурны працэс разглядаец-
ца як адзiны паток, у якiм узаемадзейнiчаюць, дапаўняючы i 



 36 

ўзбагачаючы адно аднаго, узроўнi і формы культуры. Асновай 
класiфiкацыi выступаюць канцэпцыi культурных працэсаў (эва-
люцыйныя, цыклiчныя i iнш.), тыпалагiчныя тэорыi ў залежнасцi 
ад культурна дэтэрмiнаваных паводзiн чалавека (унiверсальная 
мадэль, патэрны), канцэпцыi ўзроўняў сацыякультурнай iнтэгра-
цыi (розныя стадыi развiцця сям’i, народа, дзяржавы i iнш.), кан-
цэпцыя адзiнага плана пабудовы культуры або унiверсальная ма-
дэль культуры з выбарам элементаў, агульных для ўсiх вядомых 
культур (узроставы падзел, рытуалы, сiстэма рознасцi, падзел 
працы, этыка, святы, фальклор, гульнi i iнш.), канцэпцыя элiтар-
насцi культуры (Ф.Нiцшэ, П.Элiот) i інш. У залежнасцi ад пры-
нятай асновы фiксуюцца розныя тыпы i вiды структур, якiя раз-
ам даюць поўную карцiну функцыянавання культурнага фено-
мена. 

З вышынi сучасных ведаў на падставе шматгадовых даследа-
ванняў заходнiх вучоных усё часцей пераглядаюцца канцэпту-
альныя палажэннi постсавецкай культуралогii, з новага пункту 
гледжання аналiзуюцца сутнасць культуры i яе структура. 

Да 90-х гг. ХХ ст. неаспрэчна вылучалiся два вiды культуры 
– матэрыяльная i духоўная. У святле сучасных пазiцый разгляду 
культуры як сiстэмнай сукупнасцi чалавечых каштоўнасцей, як 
механiзма iх паслядоўнай выпрацоўкi, замацавання i трансляцыi, 
як балансу спалучэння безупыннай мадэрнiзацыi з найбольш вы-
сокай ступенню пераемнасцi, пры якой захаванне выступае бяс-
спрэчным законам цывiлiзаванасцi, узнiкае больш пытанняў, 
чым адказаў. 

Цi з’яўляецца правiльным вылучэнне матэрыяльнай культуры 
як адной з дзвюх яе складаючых, бо прадметы, будынкi, прыла-
ды працы ўяўляюць вынiк чалавечай дзейнасцi, вынiк функцыя-
навання прадметнага тыпу культуры i ўзроўню прафесiяналiзму 
чалавека або групы людзей, якiя вырабiлi гэты прадмет? Узро-
вень дзейнасцi чалавека можа быць або з’яўляцца паказчыкам 
культуры пэўнага часу, месца i ступенi валодання ёю гэтым ча-
лавекам. Аб’ект можа быць праявай канкрэтнай культуры, але 
сам па сабе наўрад цi з’яўляецца культурай. 

Лагiчнай i дзейснай таксама ўяўляецца канцэпцыя Э.А.Арловай, 
якая вылучае два ўзроўнi культуры: спецыялiзаваны i звычайны. 
Спецыялiзаваны ўзровень падзяляецца на кумулятыўны (дзе на-
запашваюцца найбольш каштоўны прафесiйны сацыякультурны 
вопыт і ўсе каштоўнасцi грамадства) i трансляцыйны. На куму-
лятыўным узроўнi культура выступае як узаемасувязь складаю-



 37 

чых элементаў, кожны з якiх уяўляе сабой вынiк схiльнасцi ча-
лавека да якой-небудзь дзейнасцi: палiтычнай, прававой, фiла-
софскай, навукова-тэхнiчнай, мастацкай, эканамiчнай i iнш. 

Кожнаму з гэтых элементаў “высокай” культуры адпавядае 
элемент на звычайным узроўнi: палiтычнай – норавы i звычаi, 
прававой – мараль, фiласофскай – звычайны светапогляд, наву-
кова-тэхнiчнай – практычныя тэхналогii, мастацкай – штодзён-
ная эстэтыка (упрыгожванне жылля, архiтэктура i iнш.), экана-
мiчнай – дамашняе гаспадаранне. 

На трансляцыйным узроўнi адбываюцца абмен iнфармацыяй, 
узаемадзеянне памiж кумулятыўным i звычайным узроўнямi 
праз адукацыю, дзе каштоўнасцi кожнага з элементаў структуры 
транслiруюцца наступным пакаленнем i людзьмi розных узро-
стаў, якiя жадаюць iх атрымаць. Сродкi масавых камунiкацый: 
тэлебачанне, радыё, друк, iнтэрнет – служаць мэце ўзаемадзеян-
ня памiж высокiмi каштоўнасцямi i каштоўнасцямi штодзённага 
жыцця, творамi мастацтва, традыцыямi, нормамi i iнш. Сацыяль-
ныя iнстытуты: установы культуры, пазашкольныя ўстановы, 
паркi, музеi, бiблiятэкi, тэатры – робяць веды культуры i куль-
турныя каштоўнасцi даступнымi для шырокай публiкi. 

Вiдаць, для стройнасцi сiстэмы было б апраўданым не адно-
сiць трансляцыйны ўзровень да спецыялiзаванага, а пакiнуць яго 
сувязным, гэта значыць каналам сувязi памiж спецыялiзаваным i 
звычайным узроўнямi культуры, тым больш, што сувязi гэтыя 
двухбаковыя: iнфармацыя iдзе ў абодвух напрамках. Больш ла-
гiчным уяўляецца i больш дакладная назва ўзроўню, дзе наза-
пашваюцца, канцэнтруюцца сацыякультурны вопыт, лепшае, 
што зроблена соцыумам, яго найвышэйшыя iнтэлектуальныя i 
дзейнасныя набыткi (менавiта словам “кумулятыўны”, якi аку-
мулiруе ўсё лепшае). 

Канцэпцыя Э.А.Арловай, прынятая расiйскiмi вучонымi, уве-
дзена ў навуковы ўжытак i падручнiкi па культуралогii, выда-
дзеныя ў апошнiя гады, не толькi ў вынiку сваёй сучаснасцi i ак-
туальнасцi, але i дзякуючы навуковаму рацыяналiзму, структур-
най стройнасцi, якая дазваляе па-новаму асэнсаваць практычныя 
аспекты культуралагiчнай адукацыi, больш дакладна сiстэ-
матызаваць рэестр спецыяльнасцей у галiне культуры, упарадка-
ваць змест культуралагiчных прадметаў. На наш погляд, яна ста-
не тэарэтычнай асновай пераструктуравання гуманiтарнай аду-
кацыi на постсавецкай прасторы. 

 



 38 

1.6. Культура як творчая дзейнасць 
 
Сучасны этап грамадскага развiцця характарызуецца дына-

мiчнасцю і пераўтварэннем культурных кампанентаў штодзён-
най жыццядзейнасцi людзей. Пры гэтым iстотна змяняецца сут-
насць сацыяльнай дзейнасцi. Яна вызваляецца ад iдэалагiзацыi, 
адмiнiстравання, павярхоўна-павучальнага асветнiцтва i набывае 
гуманiстычны, агульначалавечы змест. У дзейнасцi актуалiзуюц-
ца iндывiдуальныя асаблівасці чалавека, нацыянальная самабыт-
насць, аўтарскi пачатак. 

Дынамiка функцыянальнага прызначэння культуры абумовi-
ла пашырэнне традыцыйна прынятых формаў i спосабаў ажыц-
цяўлення культурнай дзейнасцi, змянiла змест гэтай дзейнасцi: 
яна арыентуецца на рэалiзацыю не толькi патрэб адпачынку, але 
i агульнасацыяльных запатрабаванняў i iнтарэсаў розных груп 
насельнiцтва. 

Культуролагi разглядаюць прынцып дзейнасцi як уласна ча-
лавечы, а не прыродны. Ён нараджаецца разнастайнымi формамi 
сацыяльнага жыцця i прадуктаў культуры. Універсальнасць гэ-
тай катэгорыi дазваляе ўключаць у яе мэтазгодную вытворчую 
дзейнасць, накiраваную як на змяненне навакольнага асяроддзя, 
так i на кампаненты паводзiн, якiя робяць магчымай вытвор-
часць або выступаюць як формы, адцягненыя ад вытворчасцi. 
Культуролагамi i сацыёлагамi вылучаюцца самыя разнастайныя 
вiды дзейнасцi, кожны з якiх можа быць ахарактарызаваны з улі-
кам мэты, бюджэту часу, сацыяльнай накiраванасці i інш. На са-
цыяльныя i культурныя аспекты дзейнасцi звяртаюць увагу 
А.М.Лявонцьеў, Э.Г.Юдзiн, В.М.Лаўрыненка, М.А.Нартаў, 
Б.А.Шабанава, Г.С.Лукашова. Яны падкрэслiваюць, што нельга 
разглядаць культуру толькi як пазавытворчую дзейнасць, гэта 
значыць зводзiць яе да таго, чым чалавек займаецца пасля пра-
цы. 

Разам з тым нельга распыляць культуру па ўсіх напрамках 
дзейнасцi чалавека. Так, расiйскi культуролаг М.С.Каган, даючы 
сiстэмнае апiсанне культуры, уключае ў яе ўсю чалавечую дзей-
насць i ўсё, што ўзнiкае ў ёй, – прадукты, сацыяльныя якасцi ча-
лавека i інш. Пры такiм поглядзе спецыфiка культуры губляецца, 
i да лiку культурных феноменаў, па сутнасцi, адносiцца ўсё, што 
ёсць у грамадстве. А гэта вядзе да таго, што мяжа памiж паняц-
цямi “культура” i “грамадства” размываецца, рознiца памiж iмi 
становiцца хiсткай. 



 39 

Культуролагi К.М.Харужанка, Б.С.Ерасаў налiчваюць больш 
за сто вiдаў дзейнасцi. 

Прыкладная культуралогія займаецца аналiзам агульнай 
структуры дзейнасцi i вызначэннем месца ў ёй культурных фак-
тараў. У сваёй сукупнасцi грамадства неабходна разглядаць як 
усёабдымную суперсiстэму, якая складаецца з узаемазвязаных, 
але ўсё ж самастойных сiстэм (або сфер) дзейнасцi: эканомiка-
гаспадарчай, сацыяльнай, духоўнай i палiтычнай. Кожная з iх, 
таксама як i грамадства ў цэлым, мае свае характарыстыкi i ме-
ханiзмы, структуры, функцыi, iнстытуты i інш. 

Эканомiка-гаспадарчая сiстэма, напрыклад, забяспечвае матэ-
рыяльную жыццядзейнасць грамадства, сацыяльная – структуру 
адносiн памiж рознымi групамi i слаямi. Палiтычная сiстэма ўяў-
ляе механiзм рэалiзацыi ўлады, волi i iнтарэсаў састаўных эле-
ментаў грамадства i яго сукупнасцi. Духоўная сiстэма ўзнаўляе 
нарматыўна-каштоўнасныя, iнфармацыйныя i камунiкатыўныя 
кампаненты сацыяльнай рэгуляцыi. 

Распрацоўка тэарэтычных поглядаў на культуру ў сучасных 
умовах iдзе па двух асноўных кiрунках. Прадстаўнiкi аднаго з iх, 
адаптацыянiзму, разглядаюць культуру як спецыфiчны спосаб 
узаемадзеяння чалавека з навакольным асяроддзем. Цэнтральнае 
месца тут у тлумачэннi культурных з’яў адводзiцца паняццю 
дзейнасцi. У рэчышчы гэтага кiрунку развiваецца функцыяналь-
ная канцэпцыя культуры, дзе культура разглядаецца як сiстэма 
спосабаў задавальнення патрэбнасцей. Прыхiльнiкi другога кi-
рунку разумеюць культуру як галiну iдэальнага, што ўключае 
духоўную творчасць чалавека. У вынiку зместам культуры, яе 
вызначальным i ўтваральным пачаткам яны лiчаць толькi пэў-
ную абмежаваную сферу духоўнай творчасцi, галоўным чынам 
навуку i мастацтва. Менавiта тут ствараюцца сiмвалы, iдэi, каш-
тоўнасцi, у святле якiх людзi ўспрымаюць i разумеюць рэчаi-
снасць i будуюць сваё жыццё. 

Найбольш грунтоўна дзейнасць прааналiзавана прадстаўнiка-
мi iнфармацыйна-семiятычнага падыходу да культуры. Э.Касi-
рэр, Ю.М.Лотман, Х.Г.Гадамер, А.Моль i iншыя прытрымлiвалi-
ся адаптацыянiсцкага тэзiса аб тым, што ў культуры ўвасабляюц-
ца сродкi, спосабы i вынiкi чалавечай дзейнасцi. Iмi паказана ад-
розненне ўласна чалавечай, разумнай дзейнасцi ад бiялагiчных 
паводзiн жывёлы. Чалавечая дзейнасць характарызуецца свядо-
май пастаноўкай мэты. Менавiта ў каштоўнаснай i асэнсаванай 
сферах культуры фiксуюцца мэты, перспектывы i праекты чала-



 40 

вечай дзейнасцi. Функцыя мэтамеркавання ўласцiвая як культу-
ры, так i палiтычнай сiстэме. Характар мэтамеркавання зале-
жыць ад узроўню культуры. Вылучаюць узроўнi высокi, спецыя-
лiзаваны i звычайны. 

Культура высокага ўзроўню ўключае агульназначныя каш-
тоўнасцi, далучэнне да якiх патрабуе спецыяльнай падрыхтоўкi i 
падтрыманне якiх забяспечваецца асобнымi сацыяльнымi iнсты-
тутамi. Праз высокую культуру гэтага ўзроўню фармiруецца ду-
хоўны свет асобы, соцыуму, нацыi, цывiлiзацыi, гэтая культура 
дапамагае людзям надаваць сэнс не толькi словам i рэчам, але i 
сваiм паводзiнам. Мы маем на ўвазе як асобныя ўчынкi, так i 
жыццё ў цэлым. 

Рознiца памiж спецыялiзаваным i звычайным узроўнямi куль-
туры ў значнай ступенi выяўляецца пры разглядзе таго значэння, 
якое надаецца на кожным узроўнi прынцыпу рацыянальнасцi i 
яго суадносiнам з каштоўнасцямi i мэтавымi арыентацыямi. Па-
няцце рацыянальнасцi ўведзена ў культуралогiю М. Вэберам i 
выкарыстоўваецца для абазначэння не гнасеалагiчнага падзелу 
разумнага i стыхiйнага, а накiраванасцi чалавечых дзеянняў як 
працэсу паслядоўнага ўладкавання i падтрымання пераемнасцi ў 
дасягненнi тых цi iншых каштоўнасцей i мэт. Рацыяналiзацыя 
прадугледжвае высвятленне суадносiн мэта – план або мэта – 
сродак, каб сканцэнтраваць намаганнi на дасягненнi пастаўленай 
мэты пры разумным выкарыстаннi магчымых сродкаў на аснове 
ўнутранага ўзгаднення этапаў, улiку магчымых вынiкаў, вызна-
чэння парадку выбару канчатковых i прамежкавых мэт. Таму ў 
дзейнасцi пастаянна адбываецца перамяшчэнне ўвагi ад мэты да 
сродкаў. З цягам часу ва ўсёй сферы дзейнасцi стварэнне i ўдас-
каналенне яе сродкаў становяцца асобнай самастойнай мэтай, i 
работа, накiраваная на гэтую мэту, адасабляецца ў самастойную 
галiну дзейнасцi. 

Такiм чынам, духоўная дзейнасць, без якой немагчымае iсна-
ванне культуры, узнiкае як сродак, што садзейнiчае ўдасканален-
ню практычнай дзейнасцi па вытворчасцi матэрыяльных даброт. 
Але з развiццём грамадства яна ператвараецца ў самастойную 
галiну дзейнасцi, што параджае такiя сферы культуры, як мас-
тацтва, рэлiгiя, навука. 

Абагульненне назапашанага ў культуралогii тэарэтычнага i 
практычнага матэрыялу дазваляе разглядаць дзейнасць як мэта-
накiраваную, структураваную, рацыянальна асэнсаваную актыў-



 41 

насць суб’екта, у працэсе якой адбываюцца развiццё чалавека i 
грамадства. 

Для асэнсавання сутнасцi культурнай дзейнасцi пэўную каш-
тоўнасць уяўляе агульная тэорыя дзейнасцi, заснавальнiкам якой 
быў Т.Парсанс, адзiн з галоўных прадстаўнiкоў структурна-
функцыянальнага аналiзу ў сацыялогii. Паводле Т.Парсанса, ду-
хоўныя i матэрыяльныя здабыткi людзей з’яўляюцца вынiкам 
грамадска абумоўленых дзеянняў на ўзроўнi дзвюх сiстэм: сацы-
яльнай i ўласна культурнай. У рамках гэтай тэорыi ў структуры 
дзейнасцi вылучаюцца дзеяч i сiтуацыя. У аснове сацыяльнай 
сiстэмы знаходзяцца сумесныя дзеяннi людзей, якiя абумоўлены 
мэтамi iх бiялагiчнага самазахавання ва ўмовах пэўнага грамад-
скага асяроддзя. Тут адносiны памiж дзеячам i сiтуацыяй уклю-
чаюць: а) адаптацыйную арыентацыю, якая патрабуе вылучэння 
з навакольнага асяроддзя асобных аб’ектаў, iх абазначэння па 
якасцях, месцы i інш.; б) мэтамеркаванне як iмкненне да дасяг-
нення значымых патрэбнасцей; в) ацэначную арыентацыю, якая 
мае на мэце ўстанаўленне станоўчага цi адмоўнага значэння 
аб’ектаў з пункту гледжання чалавечых патрэбнасцей; г) узаема-
дзеянне сацыяльных суб’ектаў, зняцце напружанасцi памiж роз-
нымi групамi, падтрыманне дыферэнцыяцыi i стабiльнасцi гра-
мадства. 

У другой сiстэме, уласна культурнай, пазбаўленай бiялагiч-
най абумоўленасцi, культура выступае як складаная сiстэма сiм-
валаў i нормаў, якiя пастаянна змяняюцца, удасканальваюцца 
людзьмi. 

 
Заданні 

1. Прапануйце азначэнні культуры, якія вынікаюць з антра-
палагічнага, аксіялагічнага і герменеўтычнага падыходаў. 

2. Падрыхтуйце да ўвядзення ў гіпертэкст азначэнне культу-
ры, якое ўтрымліваецца ў працы М.І.Крукоўскага “Філасофія 
культуры”. 

3. Падбярыце выявы і падрыхтуйце апісанне некалькіх куль-
турных артэфактаў для ўвядзення іх у праграму. 

4. Падрыхтуйце электронны варыянт прозвішчаў вядомых 
беларускіх антраполагаў і назваў іх буйнейшых навуковых прац. 

5. Параўнайце азначэнне культуры, дадзенае Э.Б.Тайларам і 
змешчанае ў дадзенай праграме, з азначэннем, якое ўтрымлі-
ваецца ў энцыклапедычным даведніку “Культуралогія”, падрых-
таваным Э.С.Дубянецкім. 



 42 

Літаратура 
1. Бердяев, Н.А. Философия неравенства / Н.А.Бердяев. – М.: 

ИМА-пресс, 1990. – 286 с. 
2. Ерасов, Б.С. Социальная культурология: пособие для сту-

дентов высш. учеб. заведений / Б.С.Ерасов. – 2-е изд., испр. и 
доп. – М.: Аспект Пресс, 1997. – 591 с. 

3. Кармин, А.С. Основы культурологии: морфология культу-
ры / А.С.Кармин. – СПб.: Лань, 1997. – 512 с. 

4. Культурология. ХХ век: словарь. – СПб.: Университетская 
книга, 1997. – 640 с. 

5. Культурология: теория и история культуры: учеб. пособие 
/ И.Е.Ширшов, К.И.Баландин, В.В.Качановский и др.; под общ. 
ред. И.Е.Ширшова. – Мн.: БГЭУ, 2004. – 543 с. 

6. Орлова, Э.А. Введение в социальную и культурную антро-
пологию: учеб. пособие / Э.А.Орлова; Рос. ин-т культурологии. 
Рос. акад. наук. – М.: МГИК, 1994. – 214 с. 

7. Пелик, А.А. Социокультурная антропология (историко-тео-
ретическое введение): учеб. пособие / А.А.Пелик, Ю.М.Резник. – 
М.: Изд-во МГСУ “Союз”, 1998. – 320 с. 

8. Тайлор, Э.Б. Первобытная культура / Э.Б.Тайлор. – М.: По-
литиздат, 1989. – 573 с. 

9. Шендрик, А.И. Теория культуры: учеб. пособие для вузов / 
А.И.Шендрик. – М.: ЮНИТИДАНА; Единство, 2002. – 519 с. 

 
 
 
 
 
 
 
 



 43 

2. ВІДЫ І ФОРМЫ КУЛЬТУРЫ  
 

2.1. Духоўная культура 
 

Культура як прадукт чалавечай дзейнасці мае на сабе адбітак 
свайго творцы, унутранай сваёй структурай адлюстроўвае яго 
структуру. Вядома, што чалавек мае два структурныя ўзроўні: бія-
лагічны і сацыяльны. Гэта азначае, што ў сваім узаемадзеянні з 
прыродай чалавек карыстаецца і пачуццём, і розумам. Задаваль-
ненне матэрыяльных і духоўных патрэб чалавека адбываецца ча-
сткова за кошт натуральных прадуктаў прыроды, часткова за кошт 
новых, створаных ім прадуктаў у працэсе дзейнасці. Гэтыя артэ-
факты і складаюць культуру. У адпаведнасці з вышэйазначанай 
структурай чалавека прадукты яго жыццядзейнасці маюць два асноў-
ныя структурныя ўзроўні: культуру духоўную і культуру матэрыяльную. 

Такі падзел культуры адносны. З аднаго боку, культура ў цэ-
лым духоўная, таму што яна ўяўляе сабою свет сэнсаў, г. зн. ду-
хоўных сутнасцей. А з другога боку, яна ўся матэрыяльная, таму 
што прадстаўлена ў пачуццёва ўспрымальных кодах, знаках і 
тэкстах. 

 
Аб духоўнай культуры як асобнай галіне культурнай прасто-

ры магчыма гаварыць толькі ў тым выпадку, калі гэта галіна вы-
лучаецца не па прымеце яе нематэрыяльнасці, а па яе становіш-
чы адносна кагнітыўнай, каштоўнаснай і рэгулятыўнай восей. 



 44 

Такім чынам, галіна духоўнай культуры набывае выразныя 
контуры, калі да яе адносяцца ў асноўным такія культурныя 
формы, якія зарыентаваны, галоўным чынам, на выпрацоўку ве-
даў, каштоўнасцей і ідэалаў. З гэтага вынікае, што духоўная 
культура ўключае прадметы, з'явы і працэсы, якія выконваюць 
выключна інфармацыйную, знакава-сімвалічную, эстэтычную і 
ментальную функцыі. Іншымі словамі, тэрмін "духоўная культу-
ра" ўжываецца ў культуралогіі для абазначэння сферы чалавечай 
дзейнасці, якая ахоплівае розныя бакі духоўнага жыцця чалавека 
і грамадства. 

 
Духоўная культура – сукупнасць духоўных каштоўнасцей, 

створаных людзьмі ў працэсе іх грамадска-гістарычнай дзей-
насці. Уключае веды, працоўныя навыкі, традыцыі і звычаі, роз-
ныя віды мастацтва, народнай творчасці, уяўленні і вераванні, 
што перадаюцца ад пакалення да пакалення і забяспечваюць цэ-
ласнасць і стабільнасць этнасу. 

 
З падзелам працы на разумовую і фізічную духоўная культу-

ра пачала існаваць у двух відах – прафесійная (ахоплівае як са-
мастойныя віды дзейнасці навуку, літаратуру, адукацыю, права, 
мараль, рэлігію) і народная (вераванні, звычаі, традыцыі, святы, 
вусная паэтычная творчасць), якія знаходзяцца ў пастаянным 
узаемадзеянні і ўзаемапранікненні. Духоўная культура ўяўляе 
сабой сукупнасць інфармацыі, яна захоўваецца ў калектыўнай 
памяці розных супольнасцей людзей і праяўляецца ў пэўных 
формах паводзін. 

Асноўнымі формамі духоўнай культуры з'яўляюцца міфа-
логія, рэлігія, мастацтва, філасофія. 

 



 45 

2.1.1. Міфалогія 
 
У сучаснай культуралогіі міф не разглядаецца як нешта 

мінулае, уласцівае толькі архаічнай культуры. Ён, адзначаюць 
даследчыкі, з’яўляецца гістарычна першай формай культуры. 
Большасцю культуролагаў міф вызначаецца як спосаб чалавеча-
га быцця і светаадчування, цалкам заснаваны на пародненасці 
чалавека са светам. Чалавек успрымае псіхалагічныя сэнсы ў 
якасці першасных якасцей рэчаў, разглядае і ўспрымае з’явы 
прыроды як жывыя істоты. З пункту гледжання Э.Фрома, міф 
ёсць не што іншае, як праекцыя душы чалавека ў знешняе ася-
роддзе. 

Такім чынам, міф – гэта абагульненае 
адлюстраванне рэчаіснасці ў выглядзе 
пачуццёвых уяўленняў ці, дакладней, у 
фантастычным выглядзе тых або ін-
шых адухоўленых істот. Міфы існуюць у 
форме архаічных паданняў пра жыццё ба-
гоў і герояў, розных духаў. Раздзяляюцца 
на касмалагічныя (апісанне стварэння све-
ту, людзей), антрапаганічныя (пра паход-
жанне людзей), каляндарныя (пра памер-
лых і ўваскрэслых багоў, герояў), 
эсхаталагічныя (апісанне будучай пагібелі 
Сусвету). У іх падаюцца падзеі далёкага ці 
блізкага мінулага. Міфалагічныя сюжэты 
звычайна будуюцца на супрацьпастаўлен-
ні апазіцыйных значэнняў. 

Важнейшай функцыяй, якую выконвае 
міф, з’яўляецца тлумачальная. Яна ажыц-
цяўляецца праз міфалагічны сюжэт і праз 
увядзенне ў міф культурнага героя, які 
здабывае ці ўпершыню стварае для лю-
дзей прадметы культуры, навучае іх рамяству, 
уводзіць рытуалы і святы (Праметэй, Гефест, 
Гільгамеш і інш.). 

 
Праметэй 

Геракл 



 46 

Росквіт міфалогіі адносіцца да эпохі аб-
шчынна-радавога ладу. У гэты час узніка-
юць усе буйныя міфалагічныя цыклы, якія 
пазней былі замацаваны ў літаратурных 
помніках. 

Міфалогія ўяўляе сукупнасць міфаў – 
паданняў пра аб’екты жывой і нежывой 
прыроды, чалавека і грамадства, якія 
ўзніклі ў свядомасці людзей у першабыт-
ным грамадстве і несвядома мастацкім 
спосабам адлюстроўвалі іх уяўленні пра 
навакольны свет у выглядзе багоў, ге-
рояў, дэманічных істот. Яна замацоўвае 
характэрнае для першабытнай культуры 
сінкрэтычнае адзінства мастацкай твор-
часці, рэлігіі і першапачатковых рэальных 
уяўленняў пра навакольны свет. 

Для міфалогіі характэрна наіўнае аду-
хаўленне навакольнай прыроды, яе аб’ек-
таў і стыхій, якое адбываецца на аснове 
знешніх прымет або выкліканых імі эма-
цыянальных пачуццяў. У міфах чалавек 
імкнуўся растлумачыць і ўпарадкаваць на-
вакольны свет. 

Міфалогія, звязаная з гаспадарчай 
дзейнасцю чалавека, дапамагала замацоў-
ваць і перадаваць праз пакаленні практыч-
ныя навыкі (здабыванне агню, выраб ган-
чарнага і іншага посуду, выплаўка мета-
лаў). У міфалогіі народаў, звязаных гене-
тычна, напрыклад індаеўрапейскіх, шмат 
агульных сюжэтаў, сістэм і канцэпцый 
свету, падобных па функцыях і іншых ха-
рактарыстыках міфалагічных вобразаў 
(старажытнагрэчаскі бог Зеўс, рымскі Юпі-
тэр, славянскі Пярун, балцкі Пяркунас і 
інш.). 

Пярун 

Зеўс 

 
Юпітэр 



 47

 
2.1.2. Рэлігія 

 
Комплекс вераванняў і практычных дзе-

янняў, з дапамогай якіх людзі спрабуюць 
зносіцца з рэчаіснасцю, што знаходзіцца за 
межамі паўсядзённага вопыту, існуе з вель-
мі далёкага мінулага. Гістарычна рэлігія 
прайшла шматтысячны шлях развіцця, мела 
самыя разнастайныя формы. Паводле су-
часных навуковых даных, рэлігія ўзнікла ў 
эпоху верхняга палеаліту, каля 50–40 тыс. 
гадоў таму, на адносна высокай ступені раз-
віцця першабытнага грамадства. Гістарыч-
на найбольш раннімі рэлігіямі былі магія, 
татэмізм, анімізм, фетышызм і інш. 

Французскі сацыёлаг Э.Дзюркгейм раз-
глядаў рэлігію як сацыяльную з’яву і лічыў, 
што рэлігійныя вераванні маглі ўзнікнуць 
толькі ў грамадстве, у сферы так званых ка-
лектыўных уяўленняў, на фарміраванне 
якіх вызначальны ўплыў аказваюць гра-
мадскія абставіны. 

Існуюць шмат азначэнняў рэлігіі і пады-
ходаў да тлумачэння яе сутнасных характа-
рыстык. Так, амерыканскі культуролаг 

К.Гіртц лічыць, што рэлігія – гэта сістэма сімвалаў, пад уп-
лывам якой фарміруюцца ўяўленні аб усеагульным парадку 
існавання. Большасць прадстаўнікоў гуманітарыстыкі лічаць, 
што рэлігія ёсць светапогляд і светаадчуванне, а так сама 
адпаведныя паводзіны і спецыфічныя дзеянні (культ), за-

Рукапісная біблія 
(XVI ст.) 

Каран султана 
Бейбара (XVIII 
ст.) 

Світкі Торы з Ча-
фут-Кале 



 48

снаваныя на веры ў наяўнасць Бога або 
багоў. Найбольш важнай, істотнай харак-
тарыстыкай любой рэлігіі з’яўляецца ве-
ра ў звышнатуральны, надпрыродны аб-
салют – Бога. 

Па структуры рэлігія як форма куль-
туры ўяўляе складанае сістэмнае ўтва-
рэнне. У любой рэлігіі існуюць тры ас-
ноўныя структурныя яе элементы: рэлі-
гійная свядомасць (рэлігійныя ідэі, уяў-
ленні, пачуцці); рэлігійныя культы (бога-

служэнне, таінствы, пасты, малітвы, святы, рытуалы і інш.); 
рэлігійныя арганізацыі (цэрквы, секты). 

Рэлігіі ўласцівы свае сацыяльныя функцыі. З іх можна вы-
лучыць чатыры асноўныя: 1) сэнсамеркавання; 2) прыналеж-
насці, або ідэнтыфікацыі; 3) сацыяльнай інтэграцыі; 4) сакра-
лізацыі культурных каштоўнасцей. Першыя дзве тычацца 
асобы, дзве апошнія звернуты да сацыяльных структур і 
культуры. 

Вылучаюцца розныя гістарычныя формы і тыпы рэлігій: 
родава-племянныя (язычніцтва); нацыянальна-дзяржаўныя, ці 
этнічныя (іудаізм, індуізм, сінтаізм, канфуцыянства, даасізм); 
сусветныя, ці наднацыянальныя (будызм, хрысціянства, 
іслам). Спачатку існавалі радавыя і племянныя рэлігіі, а на 
больш позняй стадыі гістарычнага развіцця ўзніклі сусветныя 
рэлігіі – будызм (VI–V стст. да н.э.), хрысціянства (I ст.), 
іслам (VII ст). Для старажытных рэлігій быў характэрны 
політэізм, які пазней змяніўся монатэізмам (адзінабожжам). 

На тэрыторыі Беларусі ў старажытны перыяд панавала 
язычніцтва, для якога характэрныя абагаўленне прыродных 
сіл і стыхій (пантэізм), вера ў рэальнае існаванне душы, доб-
рых і злых духаў (анімізм), надзяленне чалавечымі рысамі і 
якасцямі прыродных з’яў багоў, міфічных істот (антрапа-
фармізм), вера ў цудадзейную сілу асобных матэрыяльных 
прадметаў (фетышызм), уяўленні пра звышнатуральную род-
насць паміж людзьмі і пэўным відам жывёл і раслін (та-
тэмізм), культ продкаў і інш. 

Вышытая занавеска з 
выявамі птушак 



 49

 
Колькасць прыхільнікаў (млн.) Фактычнае 

змяненне 
Рэлігія  

 

1980 г. 1993 г. 2006 г. 1980–1993 гг. 
(%) 

Хрысціянства 1430 1870 2380 +131 
Іслам 720 1000 1330 +39 
Індуізм 580 750 800 +29 
Будызм 270 330 310 +22 
Новыя рэлігіі 90 120 200 +33 
Рэлігіі плямён 90 100 70 +11 
Сікхізм 10 20 30 +100 
Іудаізм 20 20 20 0 
Іншыя рэлігіі 260 230 220 -12 
Атэізм 190 240 280 +26 
Нерэлігійныя 
групы 

710 900 1130 +27 

Насельніцтва 
планеты 

4370 5580 6670 +28 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

 
З цягам часу асобныя элементы язычніцкіх вераванняў 

трансфармаваліся і паступова сталі элементамі хрысціянскай 
рэлігіі. У наступныя стагоддзі атрымалі пашырэнне правас-
лаўе і каталіцызм. У XIV–XV стст., пасля пасялення на зем-
лях Вялікага княства Літоўскага яўрэяў і татар, тут з’явіліся 
іудаізм і іслам. У XVI ст. пашырыўся ўплыў пратэстантызму 
— найперш у выглядзе кальвінізму (рэфармацтва), у меншай 
ступені — лютэранства, арыянства. З канца XVI ст., пасля за-
ключэння Брэсцкай царкоўнай уніі ў 1596 г., на тэрыторыі 



 50

Беларусі пачало распаўсюджвацца уніяцтва. У XVII–XIX 
стст. працягвала захоўвацца поліканфесійная сітуацыя з 
яўным дамінаваннем хрысціянскіх канфесій. 

У сучасным беларускім грамадстве для часткі насельніцт-
ва (найперш сельскага) характэрныя рэлігійныя прымхі, у 
якіх захаваліся сляды язычніцтва на ўзроўні народных свят, 
абрадаў і звычаяў. 

У Беларусі дзейнічаюць як шматлікія традыцыйныя (най-
перш праваслаўе, каталіцызм, асобныя кірункі пратэстантыз-
му), так і нешматлікія, маргінальныя нетрадыцыйныя рэлігіі 
(напрыклад, дзэн-будызм, бахаізм, вайшнавы і інш.). Дзей-
насць рэлігійных абшчын і цэркваў рэгулюецца адпаведнымі 
статутамі і дзяржаўнымі заканадаўчымі актамі. 

 
Сацыялагічныя даследаванні сведчаць, што рэлігія ў на-

шай краіне, як, дарэчы, і ў свеце, уражвае маштабамі ўплыву 
на людзей. Па даных Брытанскай “Сусветнай энцыклапедыі”, 
колькасць прыхільнікаў рэлігіі няўхільна павялічваецца. 

 
2.1.3. Мастацтва 

 
Выключнае становішча ў свеце культуры займае мастац-

тва. Гэта форма духоўнай культуры спалучае ў сабе шэраг 
функцый, адлюстроўвае рэчаіснасць і адначасова стварае 
асаблівую штучную рэчаіснасць, служыць уяўным дапаў-



 51

неннем, працягам, а часам і заменай сапраўднага жыцця. Яно 
фарміруе і арганізоўвае пачуццёвае (эстэтычнае) успрыманне 
чалавекам навакольнага свету. Мастацтва інтэрпрэтуе і эстэ-
тычна ацэньвае рэчаіснасць, адлюстроўвае яе ў мастацкіх во-
бразах, развівае эстэтычныя патрэбнасці і здольнасці асобы. 
Заснавальнік эстэтыкі Баўмгартэн вызначыў мастацтва як 
увасабленне прыгажосці. 

 
Мастацтва шматлікае, яно існуе як сістэма яго асобных 

відаў, што ўзаемазвязаны паміж сабою, кожны з якіх непаў-
торны і унікальны. Пад мастацтвам прынята разумець 
мастацкую творчасць у цэлым – літаратуру, архітэктуру, 
скульптуру, жывапіс, графіку, танец, тэатр, кінама-
стацтва і інш. У гісторыі эстэтыкі мастацтва тлумачылася 
як перайманне (мімезіс), пачуццёвае выяўленне звышпачуц-
цёвага, мастацка-вобразнае асваенне свету і інш. Вылучаюць 
каля 400 відаў мастацтва. 

Мастацтва ўзнікла ў першабытным 
грамадстве. Аднак на пачатковай ста-
дыі развіцця яно не было самастойнай 
формай дзейнасці, бо ўся духоўная вы-
творчасць была непасрэдна ўплецена ў 
матэрыяльную вытворчасць, а розныя 

сферы духоўнай культуры яшчэ не аддзяліліся адна ад адной. 
У працэсе гістарычнага развіцця грамадства са злітнай, сін-
крэтычнай чалавечай дзейнасці вылучыліся і пачалі сама-
стойнае існаванне шматлікія галіны матэрыяльнай і духоўнай 
вытворчасці, мастацтва паступова адасобілася ва ўласна мас-
тацкую вытворчасць. Яно стала неабходным чалавеку як спо-
саб цэласнага пазнання і ўсебаковага выхавання індывіда, яго 



 52

эмацыянальнага і інтэлектуальнага развіцця, далучэння да 
назапашанага грамадствам калектыўнага вопыту, канкрэтных 
грамадска-палітычных інтарэсаў, ідэалаў. Паралельна з пра-
цэсам гістарычнага развіцця мастацтва адбывалася філасоф-
ска-эстэтычнае асэнсаванне яго сутнасці. Гэту сутнасць мож-
на зразумець толькі ў кантэксце пэўнага прасторава-часавага 
кантынуума культуры. Мастацтва разглядаецца як працэс і 
сукупны вынік чалавечай дзейнасці, які выяўляецца ў прак-
тычна-духоўным асваенні свету. 

Прызначэнне мастацтва – у імкненні да цэласнага ўспры-
мання свету, фарміравання гарманічнай асобы, да забеспя-
чэння цэласнасці і ўстойлівасці ўсёй культуры. Функцыя-
нальна яно выступае як дзейнасць, веды і асветніцтва, мас-
тацкі аналіз свету, катарсіс і сугестыя (уздзеянне на падсвя-
домасць), як фарміраванне творчага духу, каштоўнасных 
арыентацый. 

Твор мастацтва з’яўляецца матэрыяльным увасабленнем 
мастацкага вобраза і выступае як своеасаблівая канструкцыя 
(гукавая, пластычная, колеравая, славесная і інш.), асобая 
мастацка-вобразная сістэма знакаў, спецыфічная мастацкая 
“мова” (музычная, архітэктурная, харэаграфічная, кінемата-
графічная і інш.), што нясе чалавеку змешчаную ў ёй мастац-
кую інфармацыю.  

Найважнейшы аспект дыялектыкі мастацтва – здольнасць 
адначасова быць падабенствам рэальнага жыцця і адрозні-
вацца ад яго, з’яўляцца вынікам чалавечай працы, выдума-
ным творам, мадэллю жыцця. Мастацтва, такім чынам, – но-
вая рэальнасць, іншы, дадатковы сацыяльна арганізаваны 
жыццёвы вопыт. Гэта выклікае складанае, супярэчлівае ўз-
дзеянне твора мастацтва на чалавека: глыбокае перажыванне, 
падобнае на перажыванне рэальных падзей, і эстэтычную 
асалоду, што ўзнікае ад успрымання твора менавіта як твора 
мастацтва. Здольнасць выклікаць складаныя, супярэчлівыя 
перажыванні ў працэсе ўспрымання дае мастацтву выключ-
ныя магчымасці ўздзеяння на чалавека. Але для гэтага спе-
цыфічнага ўздзеяння неабходна, каб мастацтва было ізаморф-
ным рэальнаму жыццю, г. зн. не капіравала, а ўзнаўляла яго 
структуру. 

Мастацтва адлюстроўвае працэс гістарычнага развіцця ча-
лавецтва – ад эвалюцыі матэрыяльна-тэхнічнай вытворчасці, 



 53

эканамічнага ладу грамадства, тэхнікі да эвалюцыі грамад-
скай свядомасці ў яе ідэалагічных і сацыяльна-псіхалагічных 
праявах. Яно дапамагае грамадству знаходзіць шляхі і пер-
спектывы руху да свабоды, вартых чалавека формаў жыцця. 
Разам з тым мастацкае развіццё чалавецтва ідзе адносна са-
мастойна, супярэчліва ўзаемадзейнічае з яго сацыяльнай абу-
моўленасцю. Вынікам гэтага ўзаемадзеяння з’яўляецца пад-
парадкаванасць гісторыка-мастацкаму працэсу, змене і ба-
рацьбе розных творчых метадаў, кожны з якіх выражае асоб-
ны паварот шматграннай структуры мастацтва. У гісторыі 
мастацтва вядомы розныя метады, у цеснай сувязі з якімі зна-
ходзіцца пэўны мастацкі стыль. Мастацтва развіваецца і па 
сваіх унутраных, іманентных законах, што выяўляецца ў яго 
відавой, радавой, жанравай разнастайнасці, існаванні ў ім 
плыней, школ і інш. 

Аналіз відаў мастацтва, іх жанраў, а таксама функцый, 
якія яно выконвае, дае падставу сцвярджаць, што мастацкая 
творчасць з’яўляецца важнейшай формай чалавечай дзейнас-
ці, скіраванай на цэласнае ўспрыманне свету, фарміраванне 
гарманічнай асобы, забеспячэнне цэласнасці і ўстойлівасці 
ўсёй культуры. Мастацтва прысутнічае амаль ва ўсіх відах 
дзейнасці. Гэта дазваляе шэрагу культуролагаў вылучаць 
мастацтва ў асобную культуру, якая з’яўляецца сярэдзінай 
паміж духоўнай і матэрыяльнай культурай. 

 
Літаратура 

Літаратура культуролагамі разглядаецца як спецыфіч-
ная форма мастацтва слова, як адна з формаў духоўнай 
самасвядомасці народа, як адзін з відаў мастацтва. У 
шырокім значэнні тэрмін “літаратура” ўжываецца ў 
дачыненні да ўсёй пісьменнасці наогул, у вузкім – толькі да 
твораў прыгожага пісьменства. Мастацкая літаратура 
паказвае аб’ектыўную рэчаіснасць і чалавека ў спецыфічным 
моўным мастацка-вобразным выглядзе і гэтым істотна 
адрозніваецца ад навуковай, даведачнай і іншых відаў 
літаратуры. Як мастацтву наогул, літаратуры належаць перш 
за ўсё пазнавальныя, выхаваўчыя і ўласна эстэтычныя 
функцыі; яна выяўляе і ўвасабляе ў мастацкіх вобразах усю 
разнастайнасць чалавечага быцця, грамадскую 
самасвядомасць часу, багацце чалавечых характараў і тыпаў. 



 54

Пісьмовай формы літаратуры папярэднічаў фальклор, з 
якім яна цесна ўзаемадзейнічала. Канчатковае ўяўленне пра 
літаратуру як пісьмовую форму мастацтва склалася 
дзякуючы распаўсюджанню пісьменнасці і з’яўленню кніга-
друкавання. Акрэсліліся роды (эпас, лірыка, драма), віды і 
жанры літаратуры. Сутнасць яе як формы грамадскай 
свядомасці, практычна-духоўнай дзейнасці, як асобнага віду 
мастацтва вызначаецца яе пазнаваўчымі і выхаваўчымі 
магчымасцямі. 

Беларуская літаратура бярэ пачатак у літаратуры Кіеўскай 
Русі – асновы трох братніх літаратур – рускай, украінскай і 
беларускай. Асаблівае значэнне для развіцця старажытнай 
беларускай літаратуры мелі “Аповесць мінулых гадоў” і 
“Слова аб палку Ігаравым”. Літаратура беларускай народна-
сці складвалася ў XIV–XV стст. Значнае ажыўленне ў 
беларускай літаратуры наглядалася ў XVI ст. і было звязана з 
вялікімі зрухамі ў грамадскім жыцці, з пашырэннем на 
тэрыторыі Беларусі ідэй Адраджэння, Рэфармацыі (дзейнасць 
Ф.Скарыны, М.Гусоўскага і інш.). 

Гісторыя новай беларускай літаратуры ў ХІХ ст. звязана 
са з’яўленнем ананімных паэм “Энеіда навыварат”, “Тарас на 
Парнасе”, з імёнамі пісьменнікаў Я.Баршчэўскага, Я.Чачота, 
В.Дуніна-Марцінкевіча, Ф.Багушэвіча, Я.Лучыны, А.Гурыно-



 55

віча і інш. Класікамі сучаснай беларускай літаратуры сталі 
Я.Купала і Я.Колас, творчасць якіх разгарнулася на хвалі 
рэвалюцыі 1905–1907 гг. Поплеч з імі тварылі Цётка, М.Баг-
дановіч, З.Бядуля, Ц.Гартны, М.Гарэцкі і інш.  

Сучасная беларуская літаратура з’яўляецца часткай сус-
ветнай літаратуры. Творы Я.Купалы, Я.Коласа, К.Чорнага, 
П.Броўкі, А.Куляшова, М.Лынькова, А.Макаёнка, І.Мележа, 
К.Крапівы, М.Танка, П.Панчанкі, Я.Брыля, В.Быкава, І.Шамя-
кіна і іншых пісьменнікаў сталі значным набыткам цывілізацыі. 

 
Багдановіч Максім (1891-1917), беларускі 

паэт, перакладчык, крытык, гісторык літара-
туры; адзін з заснавальнікаў беларускай літа-
ратуры. Вылучыў канцэпцыю “вершаў беларус-
кага складу”, набліжаных па форме і духу да 
народных традыцый (цыкл вершаў “На ціхім 
Дунаі”). Багдановіч лічыў, што эпоха Рэнесан-

са стала сапраўдным “залатым векам” для беларускага гра-
мадства, што выявілася ў хуткім развіцці кнігадрукавання, 
літаратуры, мастацкай культуры. Адна з асноўных яго за-
слуг – узбагачэнне здабыткамі нацыянальнага беларускага 
мастацтва сусветнай культуры. Адзін з першых у роднай лі-
таратуры пачаў распрацоўку такіх складаных вершаваных 
формаў, як санет, актава, тэрцына, трыялет, рандо, скер-
ца, імкнучыся сцвердзіць вобразна-выяўленчыя магчымасці 
беларускай мовы. З гэтай мэтай шырока культываваў 
мастацкі пераклад, узнаўляючы на нацыянальнай глебе тво-
ры антычных, рускіх і заходнееўрапейскіх аўтараў, а такса-
ма песні розных народаў свету. Крытычныя даследаванні 
Багдановіча шмат у чым прадвызначылі развіццё 
літаратурнай крытыкі, сталі фундаментальнай асновай у 
вывучэнні гісторыі літаратуры. 

Літ.: Беларускае адраджэнне: літаратурныя артыкулы / 
прадм. У.М.Лазоўскага. Мн., 1994. 32 с. 

 
Багушэвіч Францішак Бенядзікт Казімір 

(1840-1900), беларускі паэт, празаік, пераклад-
чык, публіцыст; заснавальнік новай беларускай 
літаратуры. Лічыцца пачынальнікам крытыч-
нага рэалізму ў беларускай літаратуры. У па-



 56

этычных зборніках “Дудка беларуская” (1891), “Смык 
беларускі” (1894) паказаў самабытны характар гісторыі бе-
ларускага народа, абгрунтаваў яго неад’емнае права на 
дзяржаўную незалежнасць, на свабоднае развіццё мовы і 
культуры. Багушэвіч стаў адным з першых народных 
выразнікаў асаблівасцей нацыянальнай свядомасці, менталь-
насці беларусаў, духоўным пачынальнікам і натхняльнікам 
працэсу нацыянальнага самаўсведамлення і культурнага ад-
раджэння беларускага народа. Складаў слоўнік беларускай 
мовы, імкнуўся ўзбагаціць і ўдасканаліць беларускую паэты-
ку. Аказаў значны ўплыў на развіццё грамадскай і эстэтыч-
най думкі, фарміраванне ідэалогіі нацыянальна-вызваленчага 
руху. 

 
Баршчэўскі Ян (1790—1851), беларускі і 

польскі мысліцель, пісьменнік, выдавец, адзін з 
пачынальнікаў новай беларускай літаратуры. 
Першыя вядомыя вершы, напісаныя па-беларус-
ку: “Дзеванька” (прысвечаны каханай дзяўчыне 
Максімавічанцы) і “Бунт хлопаў”, “Рабункі му-
жыкоў”, “Размова хлопаў”. Займаўся таксама 

жывапісам (маляваў пейзажы і карыкатуры, яго мастацкія 
творы карысталіся папулярнасцю сярод мясцовых жыха-
роў). У 1844–46 гг. выдаў свой галоўны твор – празаічны 
зборнік “Шляхціц Завальня, або Беларусь у фантастычных 
апавяданнях”. У 1849 г. выдаў у Кіеве першую частку 
зборніка “Проза і вершы” (на польскай мове), куды ўвайшлі 
балады, паэма “Жыццё сіраты”, аповесць “Душа не ў сваім 
целе”. Творы Баршчэўскага распаўсюджваліся ў рукапісах 
або вусным шляхам як народныя. Баршчэўскі займае надзвы-
чай важнае месца ў гісторыі мастацкай культуры белару-
скага народа. На працягу ўсёй творчасці кіраваўся раман-
тычна-ўзнёслым пачуццём любові да роднага краю. Як ра-
мантык аддаваў перавагу выключным, святочным і трагіч-
ным аспектам вясковага жыцця, чым тлумачацца асобныя 
праявы старашляхецкага кансерватызму, ідэалізацыі міну-
лай вольнасці і дабрачыннасці. Яго беларускія творы напіса-
ны ў фальклорным стылі, маюць павучальны ці бурлескна-
рэалістычны характар. 

 



 57

Будны Сымон (каля 1530–1593), беларускі 
гуманіст, рэлігійны дзеяч, рэфарматар, ас-
ветнік, філосаф, філолаг, гісторык ВКЛ. Адзін 
з заснавальнікаў друкарні ў Нясвіжы, дзе ў 
1562 г. упершыню на тэрыторыі Беларусі бы-
лі выдадзены творы на старабеларускай мове 
(“Катэхізіс”, “Пра апраўданне грэшнага ча-

лавека перад Богам”). У 1574 г. у друкарні ў Лоску 
надрукаваў свой пераклад Новага Запавету з прадмовай і 
заўвагамі і свае творы “Пра дзве сутнасці Хрыста”, “Суп-
раць хрышчэння дзяцей”, “Пра найважнейшыя палажэнні 
хрысціянскай веры”. Адзін з заснавальнікаў навуковай 
крытыкі Бібліі. Зрабіў уклад у развіццё старабеларускай мо-
вы, выступаў за пашырэнне асветы сярод простага люду, за 
выкарыстанне жывой народной мовы ў рэлігійным 
пісьменстве і царкоўным набажэнстве. Заклікаў князёў 
клапаціцца аб развіцці беларускай культуры, адукацыі, род-
най мовы. Прытрымліваўся думкі пра вялікае пазнавальнае 
значэнне і маральна-выхаваучую ролю мастацтва. 

 
Буйніцкі Ігнат Цярэнцьевіч (1861–22.9.1917), 

беларускі тэатральны дзеяч, акцёр, рэжысёр; 
стваральнік нацыянальнага прафесійнага тэат-
ра. Адзін з ініцыятараў арганізацыі Першага 
таварыства беларускай драмы і камедыі 
(1917). Збіраў для тэатра беларускія танцы, 
узоры народнага адзення, арнаменту, размалёў-

кі; нястомна прапагандаваў беларускі тэатр, арганізоўваў 
аматарскія гурткі. Залажыў асновы сучаснага беларускага 
тэатральнага мастацтва. Першы ў Беларусі звярнуў увагу 
на прыгажосць і эстэтычныя магчымасці беларускага на-
роднага танца, падняў яго да ўзроўню высокага мастацтва. 
Заклаў асновы сучаснага беларускага тэатральнага мас-
тацтва. Творчую дзейнасць Буйніцкі скіроўваў на адраджэн-
не і развіццё беларускай нацыянальнай культуры, мовы, паг-
лыбленне нацыянальнай самасвядомасці народа.  

Літ.: Да стагоддзя з дня нараджэння І.Ц. Буйніцкага // 
Беларускае мастацтва. 1962. Вып. 3. 

 
 



 58

Гарун Алесь (1887-1920; сапр.Прушынскі 
Аляксандр Уладзіміравіч), беларускі пісьменнік, 
дзеяч нацыянальна-вызваленчага руху. Па сваіх 
матывах і тэматыцы яго паэзія блізкая да па-
эзіі Я.Купалы і Я.Коласа. У ёй выказаны такое 
ж неадольнае жаданне лепшай долі для народа, 
такая ж непрымірымасць да несправядлівасці, 

гатоўнасць ахвяраваць сабой для шчасця бацькоўскай зямлі, 
для людзей. Адметны талент Гаруна выявіўся і ў прозе, 
драматургіі, публіцыстыцы. Як празаік надзейна абапіраўся 
на нацыянальныя традыцыі літаратурнага і бытавога апа-
вядання. Адначасова яго творы ўзбагачалі традыцыйныя 
формы вобразнасці, мастацкага стылю, кампазіцыі. Най-
больш адметная асаблівасць прозы Гаруна – яе ідэйна-
тэматычнае багацце, смелы выхад за рамкі традыцыйнай 
тэматыкі, звязанай з жыццём вёскі. Пішучы для дзяцей, ён 
асабліва дбаў пра чысціню маральных крытэрыяў, нормаў, 
пра выхаваўчае ўздзеянне казак на маленькіх чытачоў. 

Літ.: Сэрцам пачуты звон: паэзія, проза, драматургія, 
публіцыстыка. Мн., 1991. 

 
Гурыновіч Адам Гіляры Калікставіч (1869-

1894), беларускі паэт-дэмакрат, фалькларыст. 
Ён адзін з пачынальнікаў беларускай дзіцячай 
паэзіі. Плённай была таксама спроба ў перак-
ладах польскіх, рускіх, украінскіх аўтараў. Пе-
раклаў на беларускую мову творы А.Пушкіна, 
І.Крылова, А.Міцкевіча і інш. Напружана пра-

цаваў над пытаннямі грамадскага жыцця, вывучаў перада-
вую філасофскую літаратуру, прымаў актыўны ўдзел у рэва-
люцыйным руху. 

Літ.: Беларускія пісьменнікі другой паловы ХІХ ст.: зб. 
тэкстаў. Мн., 1956; Беларуская літаратура 19 ст.: хрэста-
матыя. – 2-е выд. Мн., 1988. 

 
Гусоўскі Мікола (1470-я- пасля 1533), бела-

рускі паэт-гуманіст, мысліцель, асветнік. Яго 
лепшы твор — “Паэма пра выгляд, лютасць 
зубра і паляванне на яго” (1522), напісаная на 
лацінскай мове ў Рыме. У гэтай паэме Гусоўскі 



 59

выступіў як прадстаўнік рэнесансавага рэалізму, папуляры-
затар гісторыі і культуры Беларусі на сусветнай арэне, ус-
лавіў мужную,свабодную, гарманічна развітую асобу, заклі-
каў да яднання і дружбы еўрапейскіх народаў перад пагрозай 
турэцкага і татарскага нашэсця. Гусоўскі першым ў сла-
вянскай літаратуры паказаў сацыяльна-палітычны крызіс 
Вялікага княства Літоўскага, рашуча асуджаў свавольствы 
прыгнятальнікаў “простага люду”. Невычэрпнай крыніцай 
паэзіі лічыў народную мудрасць. У выхаванні народа важную 
ролю адводзіў мастацтву і навуцы. З’яўляецца таксама 
аўтарам эпічных паэм “Новая і славутая перамога над тур-
камі ў ліпені месяцы” (1524), “Жыццё і подзвігі св. Гіяцын-
та” (1525). 

 
Ефрасіння Полацкая (свецкае імя Прадсла-

ва, каля 1110-1173), прадстаўніца хрысціян-
скага культурна-асветніцкага руху ў Полацкім 
княстве ХІІ ст. Першая жанчына гэтага пе-
рыяду, прылічаная да святых. Пастрыгшыся ў 
манахіні, яна занялася перапіскай твораў рэлі-
гійна-маральнага зместу. Ефрасіння заснавала 

ў Полацку жаночы і мужчынскі манастыры, была фундата-
рам пабудовы царквы святога Спаса. Па заказе Ефрасінні 
полацкім майстрам Лазарам Богшам у 1161 г. быў зроблены 
напрастольны шасціканцавы крыж для царквы святога Спа-
са. Дзейнасць Ефрасінні – яскравы адбітак кардынальных 
духоўных зрухаў, што адбываліся ў культурна-грамадскім 
жыцці Беларусі на працягу ХІІ ст. Духоўны ўплыў беларускай 
асветніцы далёка выйшаў за межы старажытнай эпохі. Яе 
імя, справы і вобраз падзвіжніцы крышталізаваліся ў часе і 
набылі найвышэйшую якасць нацыянальнага сімвала самаад-
данага служэння высакародным ідэалам, вернасці сваёй Ра-
дзіме. 

 
Каліноўскі Канстанцін (Канстанцін Він-

цэнт Сямёнавіч; псеўд. Яська-гаспадар з-пад 
Вільні, Хамовіч, Вітажэнец і інш.,1838-1864), 
рэвалюцыянер-дэмакрат, мысліцель, кіраўнік 
паўстання 1863-64 гг. у Беларусі і Літве. Ён 
распачаў выданне першай у гісторыі Беларусі 



 60

нелегальнай рэвалюцыйна-дэмакратычнай газеты “ Мужыц-
кая праўда”. Распрацаваў адну з першых канцэпцый гісторыі 
Беларусі, паводле якой беларускія і літоўскія землі мелі сваю 
самабытную гісторыю і разглядаліся ў непарыўным адзін-
стве. Падзяляў думку А.Герцэна пра стварэнне ў далейшым 
федэрацыі незалежных дзяржаў свабодных славянскіх наро-
даў. Ён глыбока раскрыў сутнасць прыгонніцкай эксплуата-
цыі ва ўсіх яе формах, паказаў паразітызм памешчыкаў, вы-
ключна цяжкае становішча прыгонных сялян Беларусі. Ён 
настойліва рассейваў царысцкія ілюзіі сялян, пераканаўча да-
казваў, што ўсе беды народа зыходзяць менавіта ад цара. 
Для этыкі Каліноўскага характэрныя сацыяльная накірава-
насць, глыбокі гуманізм, цвярозая ацэнка жыццёвых сітуа-
цый, барацьба за сцвярджэнне сацыяльных інтарэсаў пра-
цоўнага беларускага народа. Ён аўтар публіцыстычных тво-
раў і лірычных патрыятычных вершаў. Аказаў значны ўплыў 
на фарміраванне і паглыбленне нацыянальнай самасвядомас-
ці беларусаў, садзейнічаў усталяванню беларускай літара-
турнай мовы. 

Літ.: К. Калиновский: из печатного и рукописного насле-
дия. Мн., 1963; За нашу вольнасць: творы, дакументы. Мн., 
1999. 

 
Канчэўскі Ігнат (1896-1923), беларускі па-

эт, філосаф, публіцыст. Вершы друкаваў пад 
псеўданімамі Ігнат Абдзіраловіч і Ганна Галу-
бянка. Канчэўскі сцвярждаў, што “ваганне па-
між Захадам і Усходам і шчырая непрыхіль-
насць ні да аднаго ні да другога з’яўляюцца ас-
ноўнаю адзнакаю гісторыі беларускага наро-

да”. На яго думку, беларускі народ не стварыў выразнай 
культуры з-за таго, што ў яго гісторыі была “вялікая тра-
гедыя народнага духу, якую перажыць выпала толькі двум-
тром еўрапейскім народам: Беларусь ад Х веку і да гэтай па-
ры фактычна з’яўляецца полем змагання двух кірункаў 
еўрапейскай, пэўна, – арыйскай культуры – усходняга і за-
ходняга...” Паэтычная творчасць вызначаецца філасофскай 
пранікнёнасцю ў сутнасць народнага жыцця, спалучэннем 
прыгажосці беларускага слова з нацыянальным светабачан-
нем, замілаваннем да чалавека, верай у адраджэнне і будучы 



 61

росквіт Бацькаўшчыны (вершы “Па святой зямлі…”, “Вера-
снёвае пано”, “На матывы Р.Тагора”, верш у прозе “Мы ра-
зам…”). Аўтар палітычных артыкулаў, рэцэнзій у віленскай 
прэсе. 

 
Колас Якуб (сапр. Міцкевіч Канстанцін 

Міхайлавіч; 1882-1956), беларускі паэт, пра-
заік, драматург, крытык, публіцыст, перак-
ладчык, вучоны, педагог, грамадскі дзеяч; адзін 
з заснавальнікаў сучаснай беларускай літара-
туры і літаратурнай мовы. Народны паэт Бе-
ларусі. Заслужаны дзеяч навукі Беларусі. Май-

стэрства псіхалагічнага аналізу ярка выявілася ў апавядан-
нях “Васіль Чурыла”, “Малады дубок” і інш. Пісьменнік 
сцвярджаў ідэю вечнасці жыцця, бясконцасць формаў яго 
праяўлення, імкненне чалавека да пазнання таямніц быцця і 
прыроды. Колас — адзін з пачынальнікаў беларускай дзіцячай 
літаратуры. Псіхалогія дзяцей тонка раскрыта ў паэмах 
“Новая зямля” і “Сымон-музыка”, апавяданнях “Дзеравен-
шчына”, “Сірата Юрка” і інш. З імем Коласа звязана ста-
наўленне норм беларускай літаратурнай мовы. Творы Коласа 
перакладзены на многія замежныя мовы. Паводле яго твораў 
у шматлікіх тэатрах ставяцца п’есы. 

 
Купала Янка (1882-1942; сапр. Іван Даміні-

кавіч Луцэвіч), беларускі пісьменнік, грамадскі 
дзеяч; заснавальнік (разам з Я.Коласам) новай 
беларускай літаратурнай мовы. Аўтар многіх 
публіцыстычных работ, прысвечаных прабле-
мам асэнсавання гістарычнага лёсу Бацькаў-
шчыны, развіцця беларускай культуры і мовы. 

Творчасці Купалы ўласцівы патрыятызм, эпічны размах, фі-
ласофская глыбіня, лірычная сіла, драматычнае напружанне, 
эмацыянальная пераканальнасць, сувязь з традыцыямі бела-
рускага фальклору і інш. Лічыў мову “выразіцелькай душы і 
думак чалавека”, “душой душы народа”. Заклікаў беларусаў 
заўсёды помніць, што ў нас адзіная Бацькаўшчына, “адна 
мова родная – беларуская, адны звычаі і абычаі, ад веку пе-
радаваныя з пакалення ў пакаленне”. 

 



 62

Луцкевіч Антон Іванавіч (1884-1946), бела-
рускі палітычны і грамадскі дзеяч, гісторык, 
публіцыст, літаратурны крытык. Узначальваў 
Беларускае таварыства пацярпелых ад вайны, 
Беларускі народны камітэт. У сваіх працах 
крытыкаваў аграрную і нацыянальную паліты-
ку царызму, выступаў за сацыяльнае і нацыя-

нальнае вызваленне беларускага народа. Склаў курсы лекцый 
па фанетыцы і этымалогіі. У 1917 г. выдаў працу “Як пра-
вільна пісаць па-беларуску”, у 1918 – “Беларускі правапіс”. 
Даследаваў Статут ВКЛ 1529 г., гісторыю нарадавольскага 
руху, вывучаў мову скарынаўскіх выданняў. 

 
Лучына Янка (сапр. Неслухоўскі Іван Лю-

цыянавіч; 1851-1897), паэт-дэмакрат, мыслі-
цель. Асновай яго маральна-эстэтычнай пазі-
цыі з’яўляюцца гуманістычная накіраванасць, 
дэмакратызм і арганічнае зліццё яго жыцця з 
жыццём народа. У спакойных, стрыманых 
творах паэта ўзаемадзейнічаюць рэалістыч-

ныя і рамантычныя пачаткі. Сацыяльныя пытанні вёскі Лу-
чына закранаў апасродкавана, праз унутраныя перажыванні 
лірычнага героя. Лучына фактычна стварыў сацыяльна-
філасофскі і антрапалагічна абумоўлены тып беларуса ХІХ 
ст. з яго тонкім складам душы, псіхалагічнай адметнасцю 
цэласнай асобы. На думку Лучыны, вылечыць маральна хво-
рае грамадства дапаможа навука, святло якой створыць 
гармонію ў чалавеку, зробіць яго шчаслівым. У станаўленні 
светапогляду Лучыны вялікае значэнне меў натуралізм як 
рацыяналізаваная форма светасузірання. Лучына спрыяў 
фарміраванню традыцый у беларускай культуры. 

 
Мiцкевiч Адам (1798—1855). Нарадзiўся на 

хутары Завоссе непадалёку ад Навагрудка ў 
сям’i збяднелага шляхцiца. Адукацыю атрымаў 
у Навагрудскай дамiнiканскай школе, у 1815 г. 
паступiў у Вiленскi унiверсiтэт, дзе ўключыўся 
ў дзейнасць па стварэнні тайнага таварыства 
студэнцкай моладзi (фiламатаў). У “Плане но-

вай арганiзацыi” А.Мiцкевiч сфармуляваў асноўныя задачы 



 63

фiламатаў: шырэй распаўсюджваць сярод народа 
асветнiцтва, развiваць нацыянальную самасвядомасць, 
абуджаць у грамадзян iмкненне да грамадскай дзейнасцi, 
фармiраваць грамадскую думку. Паэт напiсаў статуты для 
тайных арганiзацый, шэраг вершаў-манiфестаў. За ўдзел у 
патрыятычным руху студэнцкай моладзi быў высланы ў 
цэнтральныя раёны Расii. Тут ён зблiзiўся з дзекабрыстамi, 
Пушкiным, Вяземскiм, Баратынскiм. У 1829 г. выехаў у За-
ходнюю Еўропу. У 1848 г. прымаў актыўны ўдзел у рэвалю-
цыйных падзеях. У Iталii стварыў польскi легiён, якi змагаўся 
супраць Аўстрыйскай iмперыi. У 1854 г., калi пачалася руска-
турэцкая вайна, А.Мiцкевiч разам з польскiмi патрыётамi 
змагаўся супраць Расiйскай iмперыi. Сваю рэвалюцыйна-выз-
валенчую дзейнасць паэт спалучаў з вялiкай лiтаратурнай 
працай. Iм напiсаны шэраг паэм: “Гражына”, “Дзяды”, 
“Конрад Валенрод”, “Пан Тадэвуш”, з мноства балад i вер-
шаў. Некаторыя з iх напiсаны пад уплывам iдэй рэвалюцый-
ных дэмакратаў. У творах А.Мiцкевiча цэнтральным з’яў-
ляецца вобраз рамантычнага героя-барацьбiта за свабоду i 
шчасце народаў Беларусi i Лiтвы. У творах паэта ажывае 
гiсторыя старажытнай Беларусi, паказаны складаны лёс 
беларускага народа. Крынiцай паэзii А.Мiцкевiча была цiка-
васць да народнай культуры, звычаяў, мастацтва. Праз усю 
творчасць паэта праходзiла iдэя народнасцi, у аснове якой 
было iдэалiстычнае разуменне ўзаемаадносiн памiж 
сацыяльнымi групамi грамадства. Мiцкевiч дапускаў магчы-
масць класавага мiру, салiдарнасцi класаў у барацьбе за на-
цыянальную незалежнасць. На думку паэта, сялянства з-за 
сваёй адсталасцi не магло адыграць актыўнай ролi ў вызва-
ленчай барацьбе, узначалiць яе магла толькi шляхта. 

 
Пашкевіч Алаіза Сцяпанаўна (Цётка), 

1876–1916, беларуская паэтэса-рэвалюцыянер-
ка. Адна з заснавальніц і кіраўнікоў Беларускай 
сацыяльнай грамады. Арганізоўвала рабочыя 
гурткі, пісала вершы. Пісаць пачала пад уплы-
вам Ф.Багушэвіча. Для яе твораў перыяду з 
1905 г. па 1907 г. характэрныя публіцыстычная 

завостранасць, рэвалюцыйны пафас, прамоўніцкія інтана-
цыі, метафарычнасць і алегорыя. Цётка – адна з пачыналь-



 64

нікаў беларускай прозы. Яе апавяданні прасякнуты гуманіз-
мам, спачуваннем да чалавека працы, непрыняццем неспра-
вядлівасці. 

 
Полацкі Сімяон (1629-1680; сапр. Самуіл 

Пятроўскі-Сітніяновіч), беларускі і рускі 
царкоўны і грамадскі дзеяч, паэт, мысліцель, 
прапаведнік. Выказваў думкі пра тое, што ча-
лавека можа выратаваць “прыгажосць 
духоўная, а не цялесная”. Адзін з 
родапачынальнікаў рускай сілабічнай паэзіі 

(зборнік “Вертаград шматколерны”, 1678) і драматургіі. 
Аўтар шматлікіх пропаведзей (зборнікі “Абед душэўны”, 
1681; “Вячэрня душэўная”, 1683). 

 
Скарына Францыск (каля 1486-каля 1551), 

беларускі мысліцель і асветнік, першадрукар, 
перакладчык, мастак-графік эпохі Адраджэн-
ня. Лічыцца пачынальнікам нацыянальна-куль-
турнага і гуманістычнага Адраджэння на бе-
ларускіх землях. Прызначаў свае выдадзеныя 
кнігі не толькі высокаадукаваным арыстакра-

там, але і ўсяму “паспалітаму люду”. Заклікаў да міжканфе-
сіянальнага ўзаемапаразумення, міралюбства, умацавання 
згоды і добрасуседства паміж рознымі народамі. Хараство 
лічыў праявай разумнай гармоніі жыцця, а мастацтва 
разглядаў як сілу, што можа звязаць чалавека з сутнасцю 
быцця, устанавіць гармонію ў душы, ачысціць яе ад страху, 
зайздрасці, жорсткасці. Ідэалам чалавека лічыў 
грамадзяніна выхаванага, сумленнага, свядомага, які заўжды 
і без прымусу трымаецца закона, а інтарэсы грамадскія 
ставіць вышэй за асабістыя. Пракаменціраваў і надрукаваў 
“Малую падарожную кніжыцу” (каля 1522) і “Апостал” (1525). 

 
Сматрыцкі Мялецій (свецкае імя Максім 

Герасімовіч; каля 1578-1633), грамадска-палі-
тычны і царкоўны дзеяч, пісьменнік. Адзін з 
лепшых яго твораў таго часу “Трэнас, альбо 
Лямант усходняй царквы” (1610). Ён усебако-
ва паказаў агульны стан праваслаўя, непалад-



 65

кі яго структуры, супярэчнасці і ўнутраныя разлады. Аба-
гульненнем навуковай працы і педагагічнай практыкі 
з’явілася “Грамматики славенския правилное синтагма”. 
Яна абагульніла ўжо вядомыя і стварыла новыя правілы і за-
коны выкарыстання моўных формаў. Як філолаг ён глыбока 
пранікаў у лад мовы, адчуваў яе натуральныя ўласцівасці. 
Выявіў яе нормы, заканамернасці і ўнутраныя магчымасці. 

Творы: Апраўданне нянавісці, Абарона апраўдання (абод-
ва 1621); Выкрыванне з’едлівых твораў, Абгрунтаванне ня-
віннасці (абодва 1622); Прашэнне (1623). 

 
Тураўскі Кірыла (каля 1130-1190), стара-

жытнарускі пісьменнік, царкоўны дзеяч, багас-
лоў. Быў першым вядомым на Русі “стоўпні-
кам” (зачыніўся ў манастырскай вежы, каб 
поўнасцю аддацца роздуму і малітвам). Да 
літаратурнай спадчыны Тураўскага належаць 
8 слоў-казанняў, 2 прытчы пра душу і цела, 2 

казанні пра манаскі чын і ангельскі вобраз, 2 пасланні да Ва-
сіля ігумена Пячорскага, 2 каноны і каля 30 спавядальных 
малітваў. Законы прыроды, паводле Тураўскага, ёсць тое, 
што называецца “ страхам боскім”. Філасофскія погляды 
Тураўскага – тэацэнтрызм, які толькі па аналогіі можна 
было б назваць ідэалізмам. Ён развівае багаслоўскую трады-
цыю ўсходніх айцоў хрысціянскай царквы, паводле якой Бог 
ёсць непазнавальны ў паняццях, трансцэндэнтны. Для хрыс-
ціянскай культуры таго часу багаслоўская паэтычная, кра-
самоўніцкая і асветніцкая дзейнасць Тураўскага была сап-
раўдным адкрыццём красы і мастацкай выяўленчай сілы 
роднай мовы. 

 
Чачот Ян (1796—1847), паэт, фалькларыст, 

драматург. Нарадзiўся ў в.Малюшычы Нава-
грудскага павета ў сям’i арандатара. Адука-
цыю атрымаў у Навагрудскай дамiнiканскай 
школе, адзiн год навучаўся ў Вiленскiм унiверсi-
тэце. Тут зблiзiўся з сябрамi тайнага тавары-
ства фiламатаў. Падчас выкрыцця студэнцкiх 

тайных згуртаванняў у 1823г. Я.Чачот быў сасланы на Урал. 
Толькi праз 10 гадоў яму зноў удалося вярнуцца на Беларусь. 
Я.Чачот яшчэ ў юнацкi перыяд захапiўся стварэннем вершаў 



 66

на беларускай мове, i яго творы карысталiся вялiкiм поспе-
хам. На яго раннiя творы моцны ўплыў аказалi асветнiцкiя 
iдэi сентыменталiзму. Пяру Я.Чачота належыць шэраг ра-
мантычных балад: “Свiцязь-возера”, “Мышанка”, “Нава-
грудскi замак”, “Калдыгейскi шчупак”. Ён аўтар кнiгi “Апо-
весцi для маладых дзяўчат”, 6 фальклорных зборнiкаў “Ся-
лянскiя песнi”, мноства вершаў. У сваiх творах паэт ад-
стойваў iнтарэсы беларускага сялянства, заклiкаў паважаць 
простага мужыка, паляпшаць яго дабрабыт, крытыкаваў 
жорсткасць прыгоннiкаў, выказваўся за адмену прыгоннага 
права. Вырашэнне сялянскага пытання ён бачыў пераважна 
ў дабрыні i iншых маральных вартасцях пана. Творы Я.Ча-
чота прасякнуты сапраўднай народнасцю i павагай да се-
лянiна. Зыходзячы з iдэi народнасцi, паэт адмаўляў барацьбу 
памiж памешчыкамi i сялянамi. Ён лiчыў, што iнтарэсы 
iснавання нацыi, адраджэння яе самастойнасцi патрабуюць 
класавага мiру, салiдарнасцi ўсiх сацыяльных груп. Лiтара-
турная спадчына Я.Чачота спалучала, з аднаго боку, асвет-
нiцкi рацыяналiзм i дыдактызм, а з другога боку, рысы сен-
тыменталiзму i рамантычнай iдэалiзацыi. 

 
Музыка 

Музыка адлюстроўвае рэчаіснасць у гу-
кавых мастацкіх вобразах. Яна 
падпарадкоўваецца агульным аб’ектыўным 
законам адлюстравання чалавекам 
рэчаіснасці і ўздзеяння на яе. Здольная 
глыбока ўплываць на эмацыянальны на-
строй чалавека, духоўны склад асобы, му-
зыка здаўна выкарыстоўваецца з грамад-
ска-выхаваўчай і арганізуючай мэтамі, слу-
жыць задавальненню эстэтычных патрэб 
грамадства. Эстэтычная каштоўнасць му-
зычнага твора вызначаецца прагрэсіўнасцю 
ідэйнага зместу і мастацкай дасканаласцю 
яго вобразнага ўвасаблення. Музычныя во-
бразы даюць абагульненае адлюстраванне 
з’яў рэчаіснасці, і ў той жа час яны кан-
крэтна-гістарычныя – раскрываюць тыпо-
выя, сацыяльна акрэсленыя характары люд-
зей, карціны прыроды, краіны ў пэўную 

Цымбалы  

Ліра колавая 

Дуда 



 67

эпоху. 
У дакласавым грамадстве музыка мела 

дапаможнае значэнне, была неад’емная ад 
працоўных працэсаў і магічных дзействаў, 
сінкрэтычна звязаная з паэзіяй і танцам. Са-
мавызначэнне музыкі як асобнага мастацт-
ва адбывалася паступова, у непарыўнай су-
вязі з эвалюцыяй формаў працы і побыту. 
Краіны старажытнай цывілізацыі (Егіпет, 
Кітай, Індыя, Грэцыя, Рым) мелі развітое 
музычнае мастацтва, у тым ліку прафесій-
нае (вакальная і інструментальная музыка, 
былі спробы стварэння музычнай тэорыі). 
У сярэдневяковай Еўропе інтэнсіўна разві-
валася песенная і інструментальная народ-
ная музыка, у той час як прафесійная была 
пад уладай царквы і абслугоўвала яе. Цэн-
трам прафесійнай музыкі былі саборы і ма-
настыры. У гэты ж час у краінах Усходу 
актывізавалася прыдворнае і бытавое музі-
цыраванне. Паваротным пунктам у станаў-
ленні еўрапейскага мастацтва ва ўсіх яго 
галінах стала эпоха Адраджэння, калі зара-
дзіліся такія жанры музыкі, як опера, ара-
торныя, кантата, уверуюра, сюіта, пачала 
складвацца сістэма прафесійнай музычнай 
адукацыі, удасканальвалася нотнае пісьмо. 

Вызваленая ад рэлігійных догм музыч-
на-тэарэтычная думка дала добры плён. У 
XVI–XVII стст. расцвіло мастацтва 
поліфаніі і дасягнула кульмінацыі ў пер-
шай палове XVIII ст. (І.С.Бах), у XVIII ст. 
сфарміраваліся асновы класічнай гармоніі, 
оперныя і інструментальныя формы (у тым 
ліку сімфонія, канцэрт, саната). Выпраца-
ваўся класічны склад аркестра, зарадзіліся 
нацыянальныя музычныя школы. 

Вытокі беларускага музычнага мастац-
тва ў народнай музыцы ўсходнеславянскіх 
плямён, у агульнай для рускага, бе-

Дудкі  

Салавей 

Балалайка  

Дзіцячая скрыпка 

Драўляная даўблёная 
скрыпка 



 68

ларускага і ўкраінскага народаў культуры 
Кіеўскай Русі. У дакастрычніцкі перыяд 
беларуская музыка развівалася пераважна ў 
форме вуснай народнай музычнай твор-
часці. Першабытнымі носьбітамі музычнага 
прафесіяналізму былі вандроўныя акцёры-
музыканты, скамарохі, музыкі (цымбалісты, 

скрыпачы, гусляры, 
лірнікі, дудары, 
дудачнікі, бубністы і 
інш.). Стараруская права-
слаўная царкоўная музы-
ка адметная аднагалосай 
вакальнай асновай, 
пісьмовым запісам, безлі-
нейнай натацыяй. 

Асяродкам царкоўнай 
і свецкай музычнай куль-
туры ў X  VI–XVII стст. 
сталі праваслаўныя 
брацкія школы, 
выпускнікі якіх 

выконвалі складаныя шматгалосыя творы, запісаныя 5-
лінейнай натацыяй. 

У развіцці беларускай музычнай культуры XVIII–першай 
паловы ХІХ ст. і пашырэнні прафесіяналізму значную ролю 
адыгралі прыгонныя тэатры, у дзейнасці якіх вялікае месца 
адводзілася музычным спектаклям. 

Для пачатку ХХ ст. былі характэрныя больш дэмакратыч-
ныя формы аматарскага музіцыравання. Пры народных ву-

Жалейкі  

Гудок  

Акрынка  



 69

чылішчах і прыходскіх школах ствараліся хары, у многіх га-
радах і мястэчках узнікалі музычна-драматычныя гурткі, якія 
наладжвалі вечарыны, дзе ў канцэртнай або тэатральнай 
форме выконваліся народныя песні і танцы. 

На сучасным этапе ў станаўленні прафесійнай музычнай 
культуры Беларусі дасягнуты значныя поспехі. Маральна-фі-
ласофскай праблематыкай прасякнуты многія творы Я.Гле-
бава, С.Картэса, Д.Смольскага, А.Янчанкі і інш. Актыўную 
творчую дзейнасць у жанры аперэты і мюзікла разгарнулі 
У.Кандрусевіч, Ю.Семяняка, Р.Сурус, А.Мдывані. У жанры 
эстраднай песні працуюць У.Буднік, Э.Зарыцкі, Л.Захлеўны, 
А.Елісеенкаў, І.Палівода, Э.Ханок. 

 
Багатыроў Анатоль Васільевіч (нар. 31.7.1913, г. Віцебск 

— 2003), беларускі кампазітар, педагог і грамадскі дзеяч. 
Належыць да першага пакалення беларускіх кампазітараў, 
творчасць якіх фарміравалася ў рэчышчы савецкага 
музычнага мастацтва. Кампазітарскаму мысленню Бага-
тырова ўласцівы шырокі вобразны дыяпазон, увасабленне 
глыбока жыццёвых канцэпцый, дэмакратычная 
накіраванасць. Тэмы сучаснасці, гуманістычныя ідэі 
ўвасоблены яснай, пераканаўчай музычнай мовай, заснаванай 
на беларускай народнай песеннасці. Нацыянальныя рысы 
выяўляюцца ў меласе, рытміцы, ладавых формах. Да най-
больш значных твораў Багатырова належаць оперы “У пуш-
чах Палесся”, “Надзея Дурава”, кантаты “Ленінградцы”, 
“Беларускім партызанам”, “Беларусь”. На аснове народнай 
песеннасці створана арыгінальная шматчасткавая 
кампазіцыя “Беларускія песні”. Багатыроў – аўтар музыкі 
да некалькіх фільмаў і тэатральных пастановак, у тым ліку 
да драмы Лермантава “Маскарад”. 

 
Глебаў Яўген Аляксандравіч (нар. 

10.9.1929, г.Рослаў Смаленскай вобл.), беларускі 
кампазітар, педагог і грамадскі дзеяч. Працуе 
пераважна ў буйных жанрах, увасабляючы 
значныя тэмы сучаснасці, гістарычнага міну-
лага. Музыцы Глебава ўласціва вялікая сіла 
эмацыянальнага ўздзеяння, абумоўленая яскра-

васцю і інтанацыйным багаццем тэматызму, яго змястоў-



 70

ным напружаным развіццём, закончанасцю, дасканаласцю 
музычнай формы. Кампазітар самабытна перапрацоўвае ў 
творчасці беларускі народнапесенны матэрыял. Знаўца арке-
стра, Глебаў часта карыстаецца своеасаблівымі, нетрады-
цыйнымі тэмбравымі спалучэннямі. Яго сімфанічная музыка 
насычана вострахарактарнымі вобразамі шырокага эма-
цыянальнага дыяпазону. Ім створаны сімфоніі “Альпійская 
сімфонія-балада”, “Партызанская”, “Паэма-легенда”, бале-
ты “Мара”, “Альпійская балада”, “Выбранніца”, “Тыль 
Уленшпігель”, араторыі “Званы”, “Свяці, зара”, опера “Твая 
вясна”, шэраг сюіт, уверцюр і іншых вакальна-сімфанічных 
твораў. 

Зарыцкі Эдуард Барысавіч (нар. 9.2.1946, 
г.п.Красны Кут Саратаўскай вобл.), беларускі 
кампазітар. Працуе ў галіне інструментальна-
га канцэрта, дзе кампазітар абапіраецца на 
класічныя традыцыі жанру, а таксама маса-
вай эстраднай песні, тэатральнай музыкі. Ім 
створаны шэраг сюіт, сімфонія, вакальныя 

творы на вершы беларускіх паэтаў, напісана музыка для не-
калькіх спектакляў і мультфільмаў. 

 
Захлеўны Леанід Канстанцінавіч (нар. 

16.1.1947, Гродна), беларускі кампазітар. Ас-
ноўныя дасягненні – у жанрах сімфоніі, кан-
таты, харавой музыкі, раманса. Шмат увагі 
надае песеннаму жанру. Ім напісаны шэраг кан-
тат, сімфоній, песень, музыка да драматычных 
спектакляў, мультфільмаў і тэлефільмаў. 

 
Лучанок Ігар Міхайлавіч (нар. 6.8.1938, 

г.Мар’іна Горка), беларускі кампазітар. Працуе 
ў розных жанрах (вакальна-сімфанічны, камер-
на-інструментальны, камерна-вакальны), най-
больш плённа ў песенным. Асноўная вобразная 
сфера песеннай творчасці лірыка-рамантыч-
нага плана, пераважае прыўзнята-патэтычны 

тон выказвання. Сучаснасць у кампазітара выяўляецца перш 
за ўсё ва ўменні выбраць з жыццёвых з’яў найбольш істот-
ныя, актуальныя, здольныя эмацыянальна ўздзейнічаць на 



 71

людзей. Ім створана мноства кантат, санат, прэлюдый, ва-
кальных цыклаў, напісана музыка да тэатральных 
спектакляў і кінафільмаў, харавых калектываў. 

 
Мдывані Андрэй Юр’евіч (нар. 1.10.1937, 

Тбілісі), беларускі кампазітар. Найбольш знач-
ныя творчыя дасягненні ў сферы праграмнай 
інструментальнай музыкі (для сімфанічных 
народных аркестраў), у жанрах араторыі і хо-
ру a cappella. Для буйных сімфанічных твораў 
характэрныя індывідуалізацыя жанрава-дра-

матургічных вырашэнняў і арыентацыя на розныя стылявыя 
мадэлі. Спецыфічная рыса індывідуальнасці Мдывані – тэ-
атральнасць мыслення, асабліва выразная ў жанры 
араторыі. Ім створаны шэраг аперэт, араторый, сімфа-
нічных паэм, харавых цыклаў, кантат. Напісана музыка для 
балета, драматычных спектакляў, тэле- і кінафільмаў. 

 
Семяняка Юрый Уладзіміравіч (нар. 

26.11.1925, Мінск), беларускі кампазітар. У 
творчасці аддае перавагу двум асноўным кірун-
кам – музычнаму тэатру і песні. Яго таленту 
ўласцівыя лірычная плынь, яркі меладызм шы-
рокага дыхання, шчырасць выказвання. Інтана-
цыйны склад музыкі грунтуецца на беларускай 

народнай песеннасці і характэрных асаблівасцях масавай 
песні. Аўтар опер “Калючая ружа”, “Калі ападае лісце”, 
“Зорка Венера”, “Новая зямля”, аперэт “Рабінавыя каралі”, 
“Пяе жаваранак”, “Паўлінка”, “Тыдзень вечнага кахання”, 
дзіцячай аперэты “Сцяпан – вялікі пан”. Стварыў мноства 
кантат, харавых твораў. Ім напісана паэма-рэквіем “Ха-
тынскія званы”, музыка для шэрага спектакляў, кінафільмаў 
і радыёспектакляў. 

 
Смольскі Дзмітрый Браніслававіч (нар. 

25.7.1937, Мінск), беларускі кампазітар. Сім-
фанічная, камерна-інструментальная твор-
часць музыканта пазначана інтэнсіўным сін-
тэзам меладычных, гарманічных, тэмбравых 
сродкаў. Найбольш значныя творы: араторыя 



 72

“Мая Радзіма”, оперы “Сівая легенда”, “Францыск Скары-
на” – выяўляюць глыбока апраўданую блізкасць вобразнага 
ладу, мовы да народнай творчасці. Кампазітар інтэнсіўна 
працуе ў жанры інструментальнага канцэрта, камерна-
вакальным жанры. Смольскі з’яўляецца аўтарам музыкі да 
шэрага драматычных спектакляў і кінафільмаў. 

 
Архітэктура 

На працягу сваёй гісторыі чалавецтва 
стварыла высокаразвітую і арыгінальную 
архітэктуру. Яе помнікі адлюстроўваюць 
асаблівасці і найважнейшыя мастацкія 
плыні і дасягненні пэўнай эпохі. 
Архітэктура — гэта мастацтва 
праектавання і пабудовы будынкаў розных 
тыпаў, якое ў мастацка-вобразнай форме 
адлюстроўвае ўяўленні чалавека пра свет, 
прастору, час. Архітэктары ствараюць ма-

тэрыяльна арганізаванае асяроддзе, неабходнае людзям для іх 
жыцця і дзейнасці, праектуюць і ствараюць збудаванні і іх 
комплексы ў адпаведнасці з прызначэннем, сучаснымі 
тэхнічнымі магчымасцямі, эстэтычнымі поглядамі грамадст-
ва. У адрозненне ад выяўленчых мастацтваў, галоўная мэта 

якіх — стварэнне з дапа-
могай малюнка, колеру, 
пластыкі, святлаценю, 
сродкаў выявы 
прадметаў матэрыяльна-
га свету, архітэктура са-
ма з’яўляецца часткай 
матэрыяльнага свету і 
адюстроўвае яго ў 
мастацкіх вобразах, таму 

яна адначасова з’яўляецца галіной культуры і мастацкай 
творчасці. 

Паводле функцыя-
нальнага прызначэння 
архітэктура падзяляецца 
на жылую, прамысло-
вую, архітэктуру 

Мірскі замкава-па-
лацавы комплекс 

Ратуша ў Нясві-
жы 



 73

грамадскіх будынкаў і збудаванняў, садова-паркавую. Ас-
ноўнымі крытэрыямі і прынцыпамі дойлідства выступаюць 
мэтазгоднасць, карыснасць, трываласць, прыгажосць. 

Архітэктура мае свае спецыфічныя сродкі выяўлення 
ідэйна-мастацкага зместу, галоўныя з іх – фарміраванне пра-

сторы і архітэктоніка. Для гарманізацыі прасторавых 
формаў выкарыстоўваюцца такія кампазіцыйна-
вобразныя прыёмы і сродкі, як сіметрыя і асіметрыя, 
кантраст і нюанс, рытм, суразмернасць частак і цэлага, 
прапорцыі, маштабнасць, вылучэнне галоўнага ў 

кампазіцыі і інш. Мастацкая выразнасць твораў архітэктуры 
ўзмацняецца і падборам фактуры, колеру канструкцыі і 
дэкаратыўных элементаў, выяўленнем формы з дапамогай 
святлаценю і інш. Кожны асобны будынак, нават дасканалай 
мастацкай формы, не існуе сам па сабе, а разам з іншымі 
архітэктурнымі аб’ектамі, навакольным ландшафтам стварае 
пэўную архітэктурна-прасторавую сістэму, вышэйшай сту-
пенню якой з’яўляецца архітэктурны ансамбль. Архітэктурны 
ансамбль павінен быць па-мастацку дасканалым, функцыя-
нальна апраўданым, эканамічным. Эстэтычнае ў архітэктуры 
– працяг і развіццё мэтазгоднага. Толькі ансамблевая забудо-
ва, дзе кожны элемент функцыянальна і па-мастацку мэтаз-
годны і арганічна ўзаемазвязаны з іншымі, стварае 
архітэктурны вобраз вялікай эмацыянальнай сілы. 

Архітэктура вырашае мастацкія задачы сваімі, спецы-
фічнымі сродкамі, аднак найбольшы мастацкі эфект дасяга-
ецца ў выніку яе сінтэзу з іншымі відамі мастацтва (жывапіс, 
скульптура, дэкаратыўна-прыкладное мастацтва, мастацкае 
канструяванне і інш.). 

Касцёл 1766—76 гг. 
у стылі класіцыз-
му. Лучай, Пастаў-
скі раён Віцебскай 
вобл. 



 74

Архітэктура Х–ХІІІ стст. на тэрыторыі Беларусі мела 
шмат агульнага з манументальным дойлідствам на іншай тэ-
рыторыі Старажытнай Русі і ў той жа час набыла своеа-
саблівыя рысы, у ХІІ ст. сфарміраваліся мясцовыя архітэк-
турныя школы. У ХIV–XVI стст. фарміравалася беларуская 
народнасць, адбывалася станаўленне яе культуры. Для раз-
віцця беларускай архітэктуры гэтага перыяду характэрныя 
цесныя ўзаемасувязі з усходнееўрапейскім і заходнееўрапей-
скім сярэдневяковым мастацтвам, асноўныя мастацкія кірун-
кі – раманскі стыль, готыка, рэнесанс. 

У XII–XIV стст. склаліся розныя школы дойлідства – кіеў-
ская, пскоўская, наўгародская, полацкая, гродзенская і інш., а 
на працягу XIV–XVI стст. як адметны культурны феномен 
сфарміравалася беларуская архітэктура. Яркімі ўзорамі рэне-
санснай архітэктуры на Беларусі сталі культавыя (напрыклад, 
Заслаўская Спаса-Прэабражэнская царква), замкава-палаца-
выя (Мірскі замкава-палацавы комплекс, ратуша і замкавая 
брама ў Нясвіжы) пабудовы. 

З другой паловы XVII–XVIII стст. атрымаў пашырэнне 
стыль класіцызму. У другой палове XIX–пачатку XX ст. па-
чалі ўзводзіць будынкі ў розных стылях і плынях – неакласі-
цызм, неарускі і неараманскі стылі, несапраўдная готыка, ма-
дэрн. 

Раманскі стыль. Белая вежа (Камянец, 
Брэсцкая вобл.). Пабудаваная ў 1276–1288 
гг., можа прэтэндаваць на цэлы шэраг рэ-
кордаў. Гэта першая цагляная пабудова ў 
Беларусі (нават на Украіне і ў Польшчы 
цэглу сталі выкарыстоўваць на 50–70 га-
доў пазней і то разам з камянём). Акрамя 
того, Белая вежа — найбольш захаваная 
абарончая вежа таго часу і адначасова 
самая высокая (каля 31 метра). Што ты-

чыцца яе архітэктурных асаблівасцей, то гэта адзіны ў нас 
помнік раманскага стылю з элементамі 
ранняй готыкі. 

Готыка. Касцёл Міхаіла Архангела. У 
невялікай вёсцы Гнезна Ваўковыскага раё-
на да нашаго часу захаваўся рэдкі прык-
лад гатычнай архітэктуры – касцёл XVI 



 75

в. Гэта аднанефны храм з трохсценнай апсідай і вежай у 
цэнтры галоўнага фасада. Вежа васьмівугольная, што суст-
ракаецца даволі рэдка ў беларускім дойлідстве. Архітэктура 
фасадаў увабрала ў сябе формы позняй готыкі (подвясныя і 
кілепадобныя аркі, прамавугольныя нішы, стройныя контр-
форсы са ступеньчатымі кансолямі ўверсе) і рысы рэнесансу 
(гарызантальныя цягі і арка над вокнами другога яруса ве-
жы, разнастайныя карнізы). Помнік не мае характэрных для 
готыкі скляпенняў і перакрыт драўляным плоскім насцілам. 
Такі прыём сустракаецца ў аднанефных храмах таму, што 
цагляныя скляпенні вялікага пралёта пабудаваць складана. 
Гнезненскі помнік з’яўляецца прыкладам пераходнага тыпу 
да архітэктуры рэнесансу. 

Рэнесанс. Петрапаўлаўскі касцёл (былы 
кальвінскі храм) – помнік архітэктуры рэ-
несансу, пабудаваны ў сярэдзіне XVI ст. Ён 
уяўляе сабой каменны аднанефны храм 
зальнага тыпу з прамавугольным планам. 
Трансепты па баках слаба выяўлены. Паў-
цыркульная апсіда значна выцягнута. Пе-

ракрыцці скляпеністыя з люнетамі. Трох’ярусная квадрат-
ная ў плане вежа-званіца ўнізе ўпрыгожана контрфорсамі, 
уверсе завяршаецца шатром са шпілем. 

Касцёл Божага цела ў Нясвіжы – 
помнiк архiтэктуры барока. Аўтар 
праекта i кiраўнiк будаўнiцтва – 
iтальянскi архiтэктар Ян М.Бернардо-
нi, член ордэна езуiтаў. Будынак касцё-
ла не аднойчы быў пашкоджаны ад 
войнаў i пажараў, аднаўляўся. Пасля 
скасавання ордэна езуiтаў у 1773 г. 
касцёл стаў фарным. Гэта першая па-
будова ў стылi барока на тэрыторыi 
Рэчы Паспалiтай. Яго асаблiвасцю 
з’яўляюцца сiметрычныя гранёныя 

каплiцы св. Андрэя i св. Пятра, прыбудаваныя па баках 
базiлiкi побач з крыламi трансепта. У 1611–1615 гг. пабуда-
ваны хары для аргана. Касцёл дэкарыраваны размалёўкай у 
тэхнiцы грызайль. Фрэскi выкананы ў 1750–1770-я гг. з удзе-
лам мастака К.Д.Гескага. Мармуровыя алтары ў крылах 



 76

трансепта ўпрыгожаны скульптурай, галоўны алтар — 
карцiнай “Тайная вячэра”. У касцёле – надмагiллi ХVII–ХIХ 
стст., у крыпце – каплiца св. Крыжа i фамiльная пахавальня 
князёў Радзiвiлаў. У 1747 г. у двары касцёла асобна пабудава-
на каплiца (архітэктар М.Педэцi). 

Мiрскi замак пабудаваны ў 1506—
1510 гг. князем Юрыем Iллiнiчам. Замак 
адпавядаў патрабаванням ваеннай наву-
кi XVI ст. Усе вежы, а iх было пяць, 
разглядалiся як вузлы абароны. На пра-
цягу стагоддзяў замак не раз быў 
аб’ектам аблог i штурмаў. У 1655 г. ён 
пацярпеў ад працяглай аблогi шведскiмi 

войскамi. У 1706 г. шведы спалiлi яго. У 1794 г. замак узялi 
прыступам войскi А.Суворава. Быў вельмi пашкоджаны ў 
1812 г. 

 
Сафiйскi сабор пабудаваны ў По-

лацку пры князю Усяславу 
Брачыславiчу прыкладна памiж 1044–
1066 гг. як праваслаўны 5-нефавы 
крыжова-купальны храм з 3 гранёнымi 
апсiдамi. На кожным фасадзе (акрамя 
ўсходняга) было 6 прамавугольных 
плоскiх лапатак, якiя адпавядаюць 

унутранаму падзелу памяшкання 16 слупамi на нефы. Тры 
сярэднiя нефы заканчваюцца апсiдамi. Над сяродкрыжжам 
сабора быў цэнтральны купал. Сцены складзены з прыродна-
га каменю i плiнфы ў тэхнiцы паласатай муроўкi (муроўка са 
“схаваным радам”, што стварае двухколерную гаму 
паверхнi), характэрнай для полацкай школы дойлiдства. 

 
Спаса-Праабражэнская царква ў Заслаўi. 

Адносiцца да тыпу мураваных бесслуповых 
храмаў. Гэта аднанефавая пабудова з вежай у 
выглядзе прамавугольнага памяшкання, пера-
крытага пралётамi крыжовых скляпенняў i за-
вершанага высокiм двухсхiльным дахам са 
шчытамi на тарцовых фасадах. Архiтэктура 
збудавання ў дэкоры мае шэраг рыс рэнесансу. 



 77

 
Гродзенскi стары замак уяўляе са-

бой комплекс абарончых пабудоў, куль-
тавых i свецкiх будынкаў XVII—XIX стст. 
Перабудаваны ў 1673–1678 гг. У iм до-
бра прасочваюцца новыя прынцыпы па-
лацавай архiтэктуры. У XVII ст. быў 

адноўлены. Надбудаваны трэцi паверх, значна расшыраны 
вокны, зменены характар скляпенняў. Каменную разьбяную 
акаймоўку акон i парталаў змянiлi рэльефныя пластычныя 
ляпныя ўпрыгажэннi. 

 
Ружанскi палацавы комплекс — 

архiтэктурны помнiк, у якiм выразна 
прасочваюцца рысы барока. Размеш-
чаны на высокiм узгорку, з’яўляўся рэ-
зiдэнцыяй князёў Сапегаў. Замак уяўляе 

сабой умацаваны палац з трыма масiўнымi вежамi i вялiкiмi 
двухпавярховымi скляпеннямi. У цэнтральнай частцы палаца 
знаходзiлiся вестыбюль з чатырохмаршавай лесвiцай i 
вялiкая зала на другім паверсе, у бакавых частках – жылыя 
пакоi, кабiнеты, архiў, бiблiятэка. Унутраная планiроўка 
анфiладная. У дэкаратыўным аздабленнi палаца сумяшчалiся 
рысы позняга барока i класiцызму. Адначасова створаны па-
лацавы комплекс з некалькiх згрупаваных вакол параднага 
двара карпусоў з паркам, садамi i аранжарэямi. 

 
Гродзенскiя лямусы з’яўляюцца ста-

радаўнiм тыпам гаспадарчай пабудовы 
для захавання харчовых прадуктаў, 
збожжа, адзення, каштоўнай маёмас-
цi, прылад працы, а таксама для жыл-
ля ўлетку. Будаваліся звычайна з цэглы, 

каменю. Лямусы былi адна-, двух- i трохпавярховыя. Сцены 
часам звонку атынкоўвалi. Лямус у двары касцёла i кляшта-
ра брыгiтак у Гродне пабудаваны ў 1630-я гг. у стылi рання-
га барока: двухпавярховы прамавугольны ў плане будынак з 
масiўных драўляных брусоў на бутавым падмурку накрыты 
высокiм вальмавым дахам. Галоўны паўночны фасад аздоб-
лены двух’яруснай галерэяй з балюстрадай на другім паверсе. 



 78

Першы паверх прызначаўся для гаспадарчых мэт, другi — 
для жылля. Другi лямус пабудаваны ў другой палове XVIII ст. 
Двухпавярховы прамавугольны ў плане будынак накрыты вы-
сокiм вальмавым дахам. На галоўным i бакавых фасадах — 
мансарды. Галоўны фасад сiметрычны, з невялiкiмi рызалi-
тамi ў цэнтры. Вокны другога паверха маленькiя, квадрат-
ныя, паглыбленыя. Цэнтральная частка фасадаў гладкая, з 
сiметрычна размеркаванымi вокнамi. Цагляныя камiны вы-
сокiя, шматпрыступкавыя. Унутраныя перагародкi ў ас-
ноўным драўляныя. Лесвiца двухмаршавая, вузкая, драўляная, 
з высокiмi прыступкамi. 

 
Магiлёўская ратуша iснавала ў 

XVII–XX стст. на цэнтральнай плошчы 
Магiлёва. У канцы XVII ст. ратуша – 
мураваны двухпавярховы будынак з вась-
міграннай пяціяруснай вежай пасярэ-
дзiне галоўнага фасада. У чэрвенi 1692 г. 
майстрам Iгнатам i арцеллю ўзведзена 
новая вежа на вышыню да 38 метраў. 
У ратушы знаходзiлiся: на першым па-
версе сенi, вялiкая хата (адбывалiся су-
ды пад кiраўнiцтвам войта), канцыля-
рыя i ратушная святлiца, дзе захоўва-

лiся бягучыя справы магiстрата, i на другім паверсе сенi, су-
довая хата (магiстрацкiя суды), вялiкая зала (пасяджэннi 
магiстрата) i дапаможныя памяшканнi, у цокальным паўпа-
двальным паверсе – скарбнiца, склад i астрог. Памяшканнi 
ацяплялiся кафлянымi печамi, аздобленымi тэракотавай i зя-
лёнай палiванай кафляй. Верагодна, што першы паверх быў 
перакрыты скляпеннямi. У 1773 г. ратуша перабудавана, дах 
накрыты бляхай. Архiтэктура яе фасадаў стала адпавядаць 
узведзеным побач у стылi класiцызму дамам губернатара. 

 
Слонiмская сядзiба “Альбярцiн” 

пабудавана ў прыгарадзе Слонiма пра-
мыславiком В.Пуслоўскiм. У комплекс 
уваходзiлi сядзiбны дом, флiгель, гаспа-
дарчыя пабудовы, пейзажны парк i ле-
сапарк з возерам. Дом уяўляў сабой двух-



 79

павярховы мураваны прамавугольны ў плане будынак з 
асіметрычнай аб’ёмна-прасторавай кампазiцыяй. Галоўны 
фасад упрыгожваў двухкалонны iанiчны порцiк з антамi, за-
вершаны трохвугольным франтонам. Уваход аздоблены 
фiгурнымi скульптурамi львоў. У стварэннi iнтэр’ераў удала 
выкарыстаны архiтэктурны дэкор i лепка. Помнiк сядзiбна-
паркавай архiтэктуры позняга класiцызму. 

Вiцебскi чыгуначны вакзал пабуда-
ваны ў 1866 г. Архiтэктурна-пластыч-
ным акцэнтам будынка з’яўляецца цэн-
тральны аб’ём з двума чатырохпавяр-
ховымi бакавымi крыламi. Кампазiцыя 
галоўнага фасада цэнтральнага аб’ёму 

заснавана на рытме трох буйных арачных праёмаў на ўсю 
вышыню. Iнтэр’еры апрацаваны мармурам, тынкам, гiпсам. 
У цэнтральным аб’ёме размешчаны вестыбюль, якi 
аб’ядноўвае першы i другi паверхi. У архiтэктуры фасадаў i 
iнтэр’ераў выкарыстаны дэкаратыўныя элементы класiчнай 
спадчыны. 

 
Будынкі Добрушскай папяровай 

фабрыкi ўзведзены ў 1870 г. Фабрычны 
комплекс складаецца з адна- i двухпа-
вярховых будынкаў. Цэнтральны мае 
нерэгулярную сiстэму планiроўкi i асi-
метрычную аб’ёмна-прасторавую кам-
пазiцыю. Сцены пабудовы ўмацаваны 

плоскiмi лапаткамi, па вуглах – невялiкiя зубчастыя вежы. 
Аднапавярховыя будынкi, пастаўленыя па перыметры 
тэрыторыi фабрыкi, ствараюць своеасаблiвую агароджу 
комплексу. Фасады пабудоў расчлянёны плоскiмi лапаткамi, 
пад карнiзамi праходзяць паясы сухарыкаў. Помнiк 
архiтэктуры эклектыкi. 

 
Мiнскi гарадскi тэатр пабудаваны 

ў 1890 г. Будынак складаўся з некалькiх 
аб’ёмаў, згрупаваных вакол тэатраль-
най залы. Форма залы падковападоб-
ная, у разрэзе трох’ярусная з 
амфiтэатрам. Балкон быў пабудаваны 



 80

з уступчатай прыўзнятасцю. Галоўны фасад меў цэнтраль-
на-восевую кампазiцыю, быў аформлены рустам, пiлястрамi, 
карнiзамi, люкарнамi, сандрыкамi над вокнамi. Дэкор бака-
вых фасадаў больш сцiплы. Цэнтральная частка вылучана 
двухпавярховым рызалiтам, якi завяршаўся лучковым фран-
тонам. Да рызалiту прылягалi аднапавярховыя касавыя 
вестыбюлi. Тэатр меў развiтую сцэнiчную частку, арты-
стычныя пакоi на двух паверхах, вестыбюльную групу 
памяшканняў. Плафон глядзельнай залы быў упрыгожаны 
размалёўкамi з партрэтамi паэтаў i кампазiтараў. У 
архiтэктуры будынка — стылiзацыя ў стылi барока. 

Жывапіс 
Жывапіс з’яўляецца адной з формаў 

грамадскай свядомасці, сродкам мас-
тацкага адлюстравання рэчаіснасці. 
Сродкамі спецыфічнай мастацкай мо-
вы – колеру, малюнка, кампазіцыі – 
жывапіс здольны наглядна і перака-
наўча паказаць аблічча і ўнутраны свет 
чалавека, грамадскія з’явы і адносіны 
людзей, карціны народнага жыцця, 
прыроду ў розным стане, жывёл, нату-
ральнае асвятленне і паветранае ася-
роддзе, рух і зменлівасць з’яў рэчаіс-
насці, багацце яе фарбаў, своеасаблі-
васці прадметаў, глыбіню прасторы, 
раскрыць і вытлумачыць сутнасць 
жыццёвых працэсаў і інш. Як высока-
развітая форма чалавечай працы жы-
вапіс з’яўляецца сферай стварэння мас-
тацкіх каштоўнасцей; многія творы 
маюць дакументальна-інфармацыйную 
каштоўнасць. 

Творы жывапісу адлюстроўваюць 
асобныя, статычныя моманты жыцця, 
аднак яны здольны перадаць і стан аб-
салютнай нерухомасці, і адчуванне ча-
савага развіцця, эмацыянальнай насы-
чанасці моманту, эфект руху, зменлі-
васць сітуацыі. 

Св.Параскева. Сярэдзіна - 
другая палова XVI ст. 
Дошка, яечная тэмпера 

Хрыстос на прастоле. 
Вялікі Архіерэй. Сярэдзі-
на XVII ст. Нац. маст. 
музей Беларусі 



 81

На падставе вышэйа сказанага можна вызначыць, што 
жывапіс – від выяўленчага мастацтва, творы якога ства-
раюцца з дапамогай фарбаў, што наносяцца на якую-небудзь 
паверхню. Жывапіс займае галоўнае месца ў трыядзе 
выяўленчых мастацтваў (разам з графікай і скульптурай). 
Падзяляецца на станковы жывапіс (асновай служаць палатно, 
дошка, кардон і інш.) і манументальны жывапіс (творы раз-
мяшчаюцца на трывалай архітэктурнай аснове). Сярод жан-

раў жывапісу – партрэт, пейзаж, нацюр-
морт, гістарычны, міфалагічны, батальны, 
анімалістычны і інш. Асобымі відамі 
жывапісу з’яўляюцца іканапіс, мініяцюра, 
дыярама, панарама, а таксама дэкарацый-
ны жывапіс (тэатральныя і кінадэкарацыі). 

Жывапіс узнік у эпоху позняга пале-
аліту (наскальныя малюнкі, зробленыя ву-
галем, мінеральнымі фарбамі). На тэрыто-
рыі Беларусі жывапіс як самастойны від 
мастацтва з’явіўся ў ХІ–ХІІ стст. Ён 
развіўся ў рэчышчы старажытнарускага 
мастацтва пад моцным уплывам візантый-
скага. Творы таго часу вызначаюцца ману-
ментальнасцю кампазіцыі і вобразнага ла-
ду, стрыманым каларытам, пабудаваным 
на адценнях жоўтай, чырвонай, зялёнай 
вохры і ультрамарыне: фрэскі ў інтэр’ерах 
Пятніцкай царквы Барыса-Глебскага мана-
стыра ў Бельчыцах, Сафійскага сабора, 
Спаса-Ефрасіннеўскай царквы ў Полацку, 
Благавешчанскай царквы ў Віцебску, мі-
ніяцюры і аздобы Тураўскага евангелля і 
інш. 

У XVI–XVIII стст. назіраецца росквіт 
партрэтнага жанру (напрыклад, партрэты 
князёў, мітрапалітаў і інш.). На працягу 
XVIII–XIX стст. у беларускім жывапісе 
праявіліся рысы класіцызму, рэалізму, ра-
мантызму (творы І.Аляшкевіча, В.Ванько-
віча, Я.Дамеля, Я.Сухадольскага). Патры-
ятычныя ідэі, сацыяльныя матывы адлю-

Фрэска “Пераўтварэнне” 
(1766-67 гг.) з роспісаў 
касцёла св. Станіслава ў 
Магілёве 

Станіслаў Аўгуст Паня-
тоўскі. Мастак Юзаф 
Ксавер Гескі. 1783 г. 

Урачыстае ўвядзенне 
на трон караля і вялі-
кага князя. Мініяцюра 
XVI ст. 



 82

строўваліся ў творчасці К.Альхімовіча, Н.Сільвановіча, 
Я.Сухадольскага. 

У першай палове ХІХ ст. усе жанры жывапісу 
развіваліся ў рэчышчы класіцызму і рамантызму. 
Вызначальным жанрам быў партрэт. У творах най-
больш вядомых партрэтыстаў (І.Аляшкевіч, 

В.Ваньковіч, Я.Дамель, К.Рыпінскі, А.Шэмеш, Ф.Тулаў) 
сцвярджаліся пазасаслоўная каштоўнасць асобы, эстэтычная 
значнасць інтэлектуальнага і эмацыянальнага складу чалаве-
ка. 

У ХХ ст. традыцыі нацыянальнай гісторыі і культуры 
знайшлі адлюстраванне ў творчасці Я.Драздовіча, М.Філіпо-
віча, П.Сергіевіча, М.Сеўрука і інш. На працягу 1950—80-х 
гадоў галоўную тэматычную лінію беларускага жывапісу 
складала асэнсаванне сутнасці і наступстваў былой вайны 
(партызанскі цыкл і серыя “Лічбы на сэрцы” М.Савіцкага, “3 
ліпеня 1944 года” В.Волкава, “Абаронцы Брэсцкай крэпасці” 
І.Ахрэмчыка, “Партызаны ў разведцы” Я.Ціхановіча і інш.). 

На сучасным этапе актывізаваліся творчыя пошукі, экспе-
рыменты мастакоў, пашырыўся абстрактна-асацыятыўны ме-
тад, узмацнілася мастацкая экспрэсія, ускладнілася 
выяўленчая мова манументальнага і манументальна-
дэкаратыўнага мастацтва. 

Альхiмовiч Казiмiр (1840—1916). Нарадзiў-
ся ў в.Дэмбрава Лiдскага павета ў сям‘i дроб-
нага шляхцiца. Вучыўся ў Вiленскай гiмназii, у 
мастацкай школе В.Герсана, Мюнхенскай ака-
дэмii мастацтваў. На працягу трох гадоў удас-
канальваў майстэрства ў Парыжы (1876—78). 

Ян Матэйка (1838-1893). 
Грунвальдская бітва 1410 г. 
(фрагмент). 1878 г. 



 83

Жыў у асноўным у Варшаве. Сюжэты для шматфiгурных 
гiстарычных палотнаў К.Альхiмовiч браў са старажытнай i 
сярэдневяковай гiсторыi беларускага народа. Сусветную вя-
домасць атрымалi карцiны “Пахаванне Гедымiна”, 
“Хрысцiянскiя пакутнiкi”, “Пасля бiтвы”. Гiстарычным па-
дзеям часоў Вялiкага княства Лiтоўскага прысвечаны творы 
“Смерць Глiнскага ў турме”, “Падрыхтоўка да смерцi 
Самуiла Збароўскага” i iнш. У шэрагу гiстарычных 
кампазiцый i малюнках мастака знайшлi адлюстраванне 
падзеi вызваленчага паўстання 1863–64 гг. Журботную долю 
паўстанцаў адлюстроўваюць палотны “На этапе”, “Смерць 
у выгнаннi”, “Пахаванне на Украiне”. 

 
Ваньковiч Валенцiй Мельхiёравiч (1800—

1842). Нарадзiўся ў в.Калюжыцы Iгуменскага 
павета ў сям’i шляхцiца. Вучыўся ў Полацкiм 
езуiцкiм калегiуме, потым у Вiленскiм унiвер-
сiтэце ў Я.Рустэма (1818–24) i Пецярбургскай 
акадэмii мастацтваў (з 1824). Скончыўшы на-
вучанне, жыў у Мiнску. У творах мастака бач-

ны рысы, уласцiвыя жывапiсцам-рамантыкам. Рамантычны 
парыў добра адчуваецца ўжо у раннiм творы – кампазiцый-
ным партрэце “А.Мiцкевiч на скале Аюдаг”. Сярод багатай 
творчай спадчыны В.Ваньковiча шмат цiкавых партрэтаў 
родных, сяброў, дзеячаў мастацтва, вучоных, лiтаратараў: 
паэтаў А.Пушкiна, А.Гарэцкага, пiянiсткi М.Шыманоўскай, 
музыканта К.Лiпiнскага і інш. У стылi класiцызму напiсаны 
партрэты А.Тавянскага i яго жонкi К.Тавянскай. Аўтару 
ўдалося перадаць рух фiгуры, паварот галавы, намаляваць 
прыгожа сiлуэт, стварыць плаўныя лiнii пляча i рук i гэтым 
самым надаць партрэту непаўторную чароўнасць. В.Вань-
ковiч стварыў шэраг партрэтаў простых людзей. Асаблiва 
выразны партрэт старога Саплiцы. З партрэта глядзяць 
добрыя вочы старога чалавека, якi сядзiць за сталом са 
скрыжаванымi рукамi, у простым халаце. Ва ўсiм яго аблiч-
чы адчуваюцца прастата i замiлаванасць. Пэндзлю жывапiс-
ца належаць шэраг партрэтаў-мiнiяцюр. Вельмi высока ад-
значаны мiнiяцюрны партрэт графа С.Строганава. Твор-
часць В.Ваньковiча была пазначана рысамi рамантызму, але 



 84

ў шэрагу твораў аўтар iмкнуўся да рэалiстычнага адлюс-
травання жыцця. 

Гараўскi Апалiнар Гiлярыевiч (1833–1900). 
Нарадзiўся ў маёнтку Уборкi Iгуменскага паве-
та ў сям‘i дробнага шляхцiца. Вучыўся ў Пе-
цярбургскай акадэмii мастацтваў (1850–54). 
Удасканальваў майстэрства ў Жэневе, Рыме, 
Парыжы, Дзюсельдорфе (1855–60). Мастак 

многа падарожнiчаў па Беларусi, Украiне, Расii. Часта на-
язджаў у свой маёнтак Уборкi. У гэты перыяд iм напiсаны 
шматлiкiя эцюды беларускай прыроды. У першых творах 
“Лiпа”, “Свiслач” адчуваюцца глыбокае веданне прыроды, 
дакладнасць перадачы ўбачанага. У 60–80-я гг. А.Гараўскi 
стварае шэраг цудоўных пейзажаў, у якiх мастаку ўдаецца 
дакладна перадаць не толькі прыроду, але i яе настрой. У 
карцiнах “На радзiме”, “Вечар у Мiнскай губернi” адчуваюц-
ца глыбокi роздум пейзажыста пра лёс сваёй радзiмы, любоў 
да родных краявiдаў. Творы мастака напоўнены лiрычным 
гучаннем, прыгажосцю краявiдаў. Карцiны “Пiнскiя бало-
ты”, “Рака Бярэзiна”, “Восень”, “Час жнiва”, “Цвiце ка-
нюшына” i iншыя адметныя глыбокай народнасцю, высокiм 
тэхнiчным майстэрствам, паэтычна апяваюць прыгажосць 
беларускай прыроды, народны побыт. 

 
Дамель Ян (1780–1840). Нарадзiўся ў Мiта-

ве (цяпер г.Елгава, Латвiя), дзе атрымаў пер-
шапачатковую адукацыю. Затым вучыўся ў 
Вiленскiм унiверсiтэце ў вядомых жывапiсцаў 
Ф.Смуглевiча i Я.Рустэма. Атрымаўшы сту-
пень магiстра, выкладаў у iм на кафедры ры-
сунка i жывапiсу. З 1822 г. жыў у Мiнску. Твор-

чая спадчына была вельмi вялiкай. Творчасць Я.Дамеля 
сфармiравалася пад уплывам класiцызму, але ў многiх палот-
нах рысы гэтага стылю цесна знiтаваны з рэалiзмам. Шэраг 
мастацкiх твораў Я.Дамеля прысвечаны гiстарычным пад-
зеям, звязаным з якой-небудзь асобай. Сярод iх “Смерць кня-
зя Панятоўскага”, “Вызваленне Т.Касцюшкi з цямнiцы”, 
“Смерць магiстра крыжаносцаў Ульрыха фон Юнгiнгена ў 
бiтве пад Грунвальдам”. У рэалiстычным стылi напiсана 
карцiна “Адступленне французаў праз Вiльню ў 1812 г.”. Га-



 85

лоўным героем гэтага твора выступае не асоба, а народ. 
Выразнымi мастацкiмi сродкамi аўтар паказвае жах вайны. 
На рэальныя гiстарычныя тэмы напiсаны карцiны “Чарнецкi 
пераплывае Пiлiцу”, “Напалеон на бiвуаку пад Аўстэрлiцам”, 
“Цар Аляксандр I падпiсвае ў Вiльнi амнiстыю” i iнш. 

 
Жукоўскi Станiслаў Юльянавiч (1875—1944). Нарадзiўся 

ў маёнтку Ендрыхаўцы Ваўкавыскага павета ў дваранскай 
сям‘i. Вучыўся ў класiчнай гiмназii ў Варшаве i Беластоцкiм 
рэальным вучылiшчы, дзе набыў першапачатковыя навыкi 
малявання. Мастацкую адукацыю атрымаў у Маскоўскiм ву-
чылiшчы жывапiсу, скульптуры i дойлiдства. У студэнцкiя 
гады стварыў пейзажы “Май”, “Красавiцкi вечар”, “Восень-
скай ноччу”, якiя былi адзначаны прэмiямi. У 1898 г. С.Жу-
коўскi за карцiну “Вясенняя ноч” атрымлiвае вялiкi сярэб-
раны медаль. З майстэрствам перадае мастак рамантычны 
стан прыроды ў творы “Вясеннi вечар”. Па матывах бела-
рускай прыроды напiсаны пейзажы “Асеннi вечар”, “Ветра-
на”, “Нёман” i iнш. У творах канца ХIХ ст. паўстае паэ-
тычны вобраз беларускай зямлi. Жывапiс С.Жукоўскага ра-
дасны i светлы. 

 
Масленікаў Павел Васільевіч (нар. 1.2.1914, 

в.Нізкая вуліца Магілёўскага р-на — 1995), бе-
ларускі тэатральны мастак, пейзажыст, мас-
тацтвазнавец, педагог. Выразнасцю каларыту, 
паэтычнай прыўзнятасцю і лірызмам адмет-
ныя творы мастака: “Жнівень”, “Сосны”, 
“Перад цвіценнем”, “Золата бяроз”, “Мінскае 

мора”, “Пачатак вясны”, “Беларускі пейзаж”, “На ўскраіне 
Мінска”, “Над возерам”, “Абуджэнне”, “Азёрны край”, “На 
Вячы”, “Партызанскае Палессе”. Непаўторная прыгажосць 
зямлі паказана ў серыях работ: “Па родным краі”, “Алтай-
скі цыкл”, “Прыбалтыйскі цыкл”, “Па замежных краінах”, 
“Зямля беларуская”, “На раўнінах Палесся” і інш. Шмат-
гранна адлюстравана духоўнае жыццё чалавека ў тэматыч-
ных палотнах: “Апошні”, “Дарогай смерці”, “Жніво”, “Год 
1929”, “Вярнуўся”, “У Дзень Перамогі”, “Вызваленне Магі-
лёва”. Ім аформлены многія спектаклі ў беларускіх тэатрах. 



 86

Дэкарацыям мастака ўласцівы вобразнасць, маляўнічасць, 
арганічнае спалучэнне музычных і зрокавых вобразаў. 

Рушчыц Фердынанд Эдуардавiч (1870—
1936). Нарадзiўся ў маёнтку Багданаў Ашмян-
скага павета ў сям‘i збяднелага шляхцiца. Пер-
шыя навыкi ў выяўленчым мастацтве атрымаў 
у Мінскай гiмназii. У 1879 г. вучыцца ў Пецяр-
бургскай акадэмii мастацтваў у майстэрнях 
I.Шышкiна i А.Куiнджы. У канцы 90-х гадоў 

стварае шэраг эмацыянальных i выразных пейзажаў: “Зям-
ля”, “Стары млын” і інш. Творы, напiсаныя на мясцовых 
матэрыялах, вызначаюцца высокiм прафесiйным майстэр-
ствам i высокай iдэйнасцю, з‘яўляюцца гiмнам сялянскай 
працы. Мастак раскрыў свае каларыстычныя i жывапiсныя 
здольнасцi ў палотнах “Берагi Вiлейкi”, “Вадзяны млын”, 
“Лясны ручай”. У гэтых пейзажах сацыяльныя матывы 
саступаюць лiрычным. Агульны настрой твораў з пейзажамi 
“Зямля” i “У свет” вельмi мажорны, у iх адчуваецца раман-
тычная ўзнёсласць. Ф.Рушчыц увайшоў у гiсторыю белару-
скага выяўленчага мастацтва як найбольш паслядоўны 
прыхiльнiк i стваральнiк яркага, глыбока эмацыянальнага 
рэалiстычнага пейзажа. 

 
Савіцкі Міхаіл Андрэевіч (нар. 18.2.1922, 

в.Звянячы Талачынскага р-на), беларускі 
жывапісец. У пачатку творчага шляху 
працаваў у кніжнай графіцы. У жывапісе 
вызначальнымі тэмамі мастацтва сталі 
подзвіг савецкіх людзей ў гады Вялікай Айчын-
най вайны, працоўнае жыццё чалавека, 

гісторыка-рэвалюцыйная. Важнае месца ў творчасці маста-
ка займае тэма працы, непарыўна звязаная з ваеннай тэмай 
значнасцю і ёмістасцю вобразаў. Пачуццём гісторыі, розду-
мам пра лёс роднай зямлі прасякнуты палотны “Ураджай”, 
“Хлябы”, “Рабочы”, “У полі”, “Збожжа” і інш. М.А.Савіцкі 
шмат працаваў над асабліва блізкай беларускаму народу тэ-
май гераічнай партызанскай барацьбы супраць гітлераўскіх 
захопнікаў. Ён стварыў цыкл, які ўключае палотны “Парты-
заны”, “Віцебскія вароты”, “Аршанскія партызаны”, 
“Партызаны. Блакада”, “Пакаранне смерцю”, “Клятва”, 



 87

“Камсамольцы”, “Дзеці вайны”, “Бежанцы”, “Маці парты-
зана”, “Забойства сям’і партызана”, “Поле”, “Плач па 
загінуўшых героях” і інш. Антыфашысцкі пафас, 
публіцыстычная і вобразна-стылістычная завостранасць, 
стылістычная навізна вылучаюць карціны антываеннага гу-
чання: цыкл з 13 палотнаў “Лічбы на сэрцы” і трыпціх 
“Агрэсія”. 

 
Сiльвановiч Нiкадзiм Юр‘евiч (1834—1919). 

Нарадзiўся ў В.Цынцавiчы Вiлейскага павета ў 
сям‘i селянiна. Агульную адукацыю атрымаў у 
павятовым вучылiшчы ў мястэчку Маладзечна. 
Выяўленчаму мастацтву навучаўся ў Пецяр-
бургскай акадэмii мастацтваў (1859—1866). 
Летнiя канiкулы мастак праводзiў на радзiме. 

У гэты час iм напiсаны “Партрэт бацькi”, “Галава дзяў-
чынкi”, “Партрэт яўрэя”, якiя экспанавалiся на выставе ў 
Пецярбургу. У творах асаблiвая ўвага надаецца псiхалагiчнай 
i сацыяльнай характарыстыцы герояў. Высокае майстэр-
ства Н.Сiльвановiча-партрэтыста дэманструюць карцiны 
“Мужчынскi партрэт”, “Партрэт Рустэйкайтэ”. 

 
Сухадольскi Януар Iванавiч (1797—1875). 

Нарадзiўся ў Гродне ў сям‘i збяднелага 
шляхцiца. Жывапiсу навучаўся ў Варшаве ў 
А.Брадоўскага, калi праходзiў там вайсковую 
службу. Некаторы час жыў у Рыме, дзе браў 
урокi жывапiсу ў баталiста Г.Вернэ. Вядо-
масць мастаку прынесла серыя карцiн, прысве-

чаных французска-расiйскай вайне 1812 года. Я.Сухадольскi 
нават быў запрошаны ў Пецярбург для стварэння батальных 
кампазiцый на тэму вайны 1812 г. Жывапiсец прымаў 
актыўны ўдзел у паўстаннi 1830–31 гг., таму тэма 
паўстання займае значнае месца ў яго творчасцi. Аб май-
стэрстве Я.Сухадольскага сведчыць карцiна “Сцэна з 1831 
года”. Выразныя мастацкiя сродкi кампазiцыi. Мастак вы-
лучае святлом фiгуру параненага паўстанца i кволую 
дзяўчынку, якая аказвае яму дапамогу, усё астатняе заста-
ецца ў прыцемку. Такi ж кампазiцыйны прыём выкарыстоў-
вае жывапiсец у творах “Бiтва пад Рашынам”, “Трыумф 



 88

Напалеона”. Я.Сухадольскi ўдзельнiчаў у руска-iранскай вай-
не 1826–1828 гг. Гэтым падзеям прысвечаны творы “Узяцце 
крэпасцi Карс”, “Штурм крэпасцi Абасад”, “Фельдмаршал 
Паскевiч прымае дэлегацыю жыхароў Эрзерума”, “Перамога 
пад Ялдавай”, “Штурм крэпасцi Ахалцых у 1828 г.” У гэтых 
карцiнах жывапiсец выступае як выдатны майстар кампа-
зiцыi. У творах адчуваецца асабiстая сiмпатыя мастака да 
жыхароў Усходу. 

 
Хруцкi Iван Фамiч (1810—1885). Нарадзiўся 

ў мястэчку Ула Лепельскага павета ў сям‘i 
святара. Пачатковую мастацкую адукацыю 
атрымаў у Полацкiм лiцэi, вучыўся ў Пецяр-
бургскай акадэмii мастацтваў. У 30–40-я гады 
мастаком створаны шэраг жывапiсных 
партрэтаў: “Старая за работай”, “Партрэт 

жонкi”, “Партрэт хлопчыка ў саламяным капелюшы”, 
“Партрэт П.Рубцова”, серыя сямейных партрэтаў. Iх 
мастацкімі асаблiвасцямі з‘яўляюцца прастата кампазiцыi, 
адухоўленасць вобразаў. У кампазiцыi многiх твораў унесены 
элемент жанравасцi, персанажам нададзены пэўны сэнс. 
I.Хруцкi адыходзiць ад iдэалiзацыi сваiх мадэляў, iмкнецца 
паказаць усё так, як у жыццi. Жывапiсец умее падкрэслiць 
этнаграфiчныя дэталi, перадаць матэрыяльнасць 
драпiроўкi. Партрэты ў большасцi паясныя. Высокiмi 
жывапiснымi якасцямi характарызуецца партрэт Севярына 
Ромера, вядомага тагачаснага дзеяча культуры. Аўтарам 
добра вытрыманы танальныя суадносiны, выразна перадад-
зены псiхалогiя i высокi iнтэлект Ромера. Мастацкая спад-
чына I.Хруцкага дае падставу аднесцi жывапiсца да славу-
тай кагорты мастакоў, якiя на беларускай аснове развiлi 
лепшыя традыцыi рускага партрэтнага жывапiсу. 

 
Графіка 

Графіка адносіцца да віду выяўленчага 
мастацтва, які аб’ядноўвае малюнак і друка-
ваныя мастацкія творы (гравюру, літаграфію 
і інш.), што грунтуюцца на мастацтве ма-
люнка, але маюць уласныя выяўленчыя 
сродкі. Творы графікі звычайна выконваюц-

Анітычная ваза 



 89

ца на паперы. Асноўныя выразныя сродкі графікі — контур-
ныя лініі, штрых, пляма, белы ці каляровы фон аркуша, на які 
наносіцца выява. Колер ужываецца ў графіцы не заўсёды і не 
так шырока, як у жывапісе. 

Паводле тэхнікі графіку падзяляюць на 
станковую (малюнак, які не мае прыклад-
нога значэння, лубок, эстамп), кніжную і 
газетна-часопісную (ілюстрацыя і інш.), 
прыкладную (экслібрыс і інш.), плакат. 
Сярод розных жанраў графікі найбольш 
распаўсюджаны пейзаж і партрэт. Для 
графікі ўласцівыя лаканічнае, завостранае 

выяўленне пачуццяў і думак аўтара, здольнасць хутка адгу-
кацца на важныя падзеі грамадскага жыцця, магчымасць 
развіваць абраную тэму, сюжэт у цыклах, серыях выяў. 

Найбольш старажытны і традыцыйны 
від графічнага мастацтва — малюнак, вы-
токі якога ў выявах эпохі палеаліту і ў ан-
тычным вазапісе. Гравюра як асобны від 
мастацтва графікі выдомая з VI–VII стст. у 
Кітаі, з XIV–XV стст. у Еўропе. Станковая 
графіка пачала распаўсюджвацца з эпохі 
Адраджэння. 

У галіне графікі працавалі многія вы-
датныя мастакі (Мікеланджэла, А.Дзюрэр, 
Рэмбрант, Хакусай, А.Дам’е, Ф.Мазерэль, 
П.Пікасо, К.Кольвіц, В.Сяроў, У.Фаворскі і 
інш.). 

На Беларусі графіка бярэ пачатак ад аз-
доб і мініяцюр рукапісаў (Тураўскае еван-
гелле, XI ст.; Аршанскае евангелле, XII–
XIII стст.; Мсціжскае евангелле, XIV ст.). З 
мініяцюрай звязана таксама развіццё кон-
турнага малюнка (Лаўрышаўскае евангел-
ле, XIV ст.) і акварэлі (Радзівілаўскі ле-

тапіс, спіс XV ст.), якая ў XVI–XVIII стст. часта ўжывалася 
для расфарбоўкі гравюр. Значнага развіцця беларуская 
графіка дасягнула ў XVI–XVIII стст. З выдавецкай дзейнасцю 
Ф.Скарыны звязана ўзнікненне на Беларусі кніжнага дрэва-
рыту, які заняў значнае месца ў друкарнях Вільні, Еўя, За-

Біблія 1695-1697 гг. 
Гравёр Карэн Ва-
сільеў 

Радзівілаўскі лета-
піс (фрагмент) 

Біблія Ф.Скарыны. 
Прага, 1517–1519 гг. 



 90

блудава, Брэста, Нясвіжа, Куцейны, Супрасля, Магілёва, 
Гродна. 

З XIX ст. графіка пачала выкарыстоўвацца ў газетна-
часопісных выданнях. У першай трэці XX ст. хутка і плённа 
развівалася выдавецкая (яе вядомыя прадстаўнікі — 
Я.Драздовіч, А.Ахола-Вало, М.Філіповіч, Б.Малкін і інш.) і 
станковая графіка (А.Астаповіч, Я.Мінін, З.Гарбавец і інш.). 

На сучасным этапе майстры беларускай графікі больш 
увагі надаюць традыцыям народнага мастацтва, гісторыка-
культурнай спадчыне нашага народа. Творчасць У.Басалыгі, 
А.Дзямарына, П.Драчова, А.Зайцава, Я.Куліка, М.Купавы, 
М.Рыжкова, У.Савіча звязана з далейшым удасканаленнем 
мастацка-пластычнай формы. 

Азямблоўскi Юзаф (1804—1878). Нарадзiўся ў Мiнску. 
Мастацкую адукацыю атрымаў пад кiраўнiцтвам Я.Рустэ-
ма. У 1835 г. Ю.Азямблоўскi заснаваў лiтаграфскую май-
стэрню. Мастак стварыў серыю партрэтаў, гарадскiх края-
вiдаў, жанравых замалёвак. Суровым рэалiзмам вызначаецца 
лiтаграфiя “Беларускi раб”. Ю.Азямблоўскi з надзвычайнай 
праўдзiвасцю стварыў вобраз змучанага на паншчыне бела-
рускага селянiна. Яго графiчныя лiсты характарызуюцца вя-
лiкай выкрывальнай, вобразна эмацыянальнай сiлай. 

 
Андрыёлi Мiхаiл Эльвiра (1836—1893). На-

радзiўся ў Вiльнi. Вучыўся ў Варшаве, у Мас-
коўскiм вучылiшчы жывапiсу, скульптуры i 
дойлiдства, Акадэмii св.Лукi ў Рыме. За ўдзел у 
паўстаннi 1863—64 гг. быў арыштаваны, вы-



 91

мушаны быў доўгi час знаходзiцца ў эмiграцыi. За мяжой 
мастак выканаў шмат графiчных работ, прысвечаных па-
дзеям 1863 г. Выкананыя пад непасрэдным уражаннем пад-
зей, яны ўзнаўлялi праўдзiвую карцiну барацьбы паўстанцаў з 
царскiмi войскамi. Iдэi свабоды i незалежнасцi М.Андрыёлi 
ўвасобiў у графiчных творах “Смерць Кейстута”, “Сутычка 
лiтвiнаў з крыжаносцамi”, “Хрышчэнне язычнiкаў”, 
“Смерць Людовiка Нарбута каля Дубiча”, “Гусляр”. На ас-
нове вывучэння беларускага фальклору iм створаны 
iлюстрацыi да паэм У.Сыракомлi, А.Мiцкевiча i iншых бела-
руска-польскiх пiсьменнiкаў. Ён быў цудоўным майстрам 
кампазiцыi, вiртуозна паказваў чалавечую фiгуру ў любым 
ракурсе. Творы Андрыёлi вылучалiся майстэрствам псiха-
лагiчнага аналiзу, дэталёва прадуманай эмацыянальна-
вобразнай кампазiцыяй.  

 
Бартэльс Артур (1818—1855). Нарадзiўся 

на Случчыне. Вучыўся ў Пецярбургу, Парыжы. 
Удзельнiчаў у паўстаннi 1863—64 гг., эмiгрыра-
ваў. Вярнуўшыся з-за мяжы, жыў у Лагойску, 
Вiльнi. Малюнкi мастака вызначаюцца вострай 
сатырай, накiраванай супраць нораваў дваран-
ства i буржуазii. У сваiх творах “Скнара”, 

“Пан Яўген”, “Пан Апанас Скрупка – чалавек прагрэсiўны” i 
iншых А.Бартэльс высмейвае самадавольства, абмежава-
насць паноў, нiзкапаклонства шляхты перад усiм замежным. 
Сатырычнай накiраванасцю i сацыяльнай вастрынёй, умен-
нем падпарадкаваць мастацкiя сродкi стварэнню сатырыч-
нага вобраза вызначаюцца графiчныя кампазiцыi “Чалавек 
высокага паходжання”, “Суседскi абедзiк”, “Аканом”. Упэў-
неным контурам, якi дзе-нiдзе спалучаецца з суцэльнай залiў-
кай чорнай тушшу, выканана серыя малюнкаў на тэмы паля-
вання. Аналiз графiчных лiстоў А.Бартэльса сведчыць, што 
яго творчасць была звязана з крытычным рэалiзмам. 

 
Басалыга Уладзімір Самойлавіч (нар. 

1.4.1940, г.Слуцк), беларускі графік. Вядомы 
сваімі працамі ў галіне кніжнай графікі, дэка-
ратыўна-прыкладного мастацтва, экслібрыса. 
Асноўнае месца ў творчасці займае станковая 



 92

графіка, адметная тонкасцю выканання, арыгінальнасцю 
кампазіцыйнага рашэння: “Шануйце роднае слова”, трыпціх 
“Песня працавітасці”, “Дзяржавы нашай сэрца, квітней, 
мой родны Мінск”, “Успаміны аб зямлі”, “Зямное і 
касмічнае”, серыя “Помнікі дойлідства Беларусі”, “Неба 
бацькаўшчыны”, партрэт М.Гусоўскага. Сярод лепшых ра-
бот у галіне кніжнай графікі – афармленне альбома “Гравю-
ры Францыска Скарыны”, ілюстрацыі да кніг “Перазовы” 
Н.Гілевіча, “Калі ласка” П.Броўкі, “Кліч жураўліны” і “Хай 
будзе святло” М.Танка, “Мая Іліяда” У.Караткевіча. У 
большасці прац прасочваецца сувязь з традыцыямі белару-
скага народнага мастацтва: узнёсла-святочны тон, яскра-
вая дэкаратыўнасць, увядзенне ў кампазіцыю прадметаў на-
роднага побыту і інш. 

 
Бахматовiч Казiмiр (1808—1837). Нарадзiўся ў в.Дабраў-

ляны на Гродзеншчыне. Вучыўся ў Вiленскай мастацкай шко-
ле. Авалодаў тэхнiкай лiтаграфii, якая значна пашырыла 
магчымасцi графiкi. На аснове натурных замалёвак маста-
ком выканана серыя лiтаграфiй “Дабраўлянскi сувенiр”, 
“Успамiны аб Вiльнi”. К.Бахматовiч стварыў шэраг малюн-
каў, аб’яднаных у альбоме “Збор нацыянальных i ваенных 
касцюмаў...”. Малюнкi мастака здзiўляюць праўдзiвым адлю-
страваннем гарадскога i вясковага побыту, адметнай даку-
ментальнасцю. У творах гравёра асаблiва ярка, жыва i не-
пасрэдна адлюстравана натура. У лiтаграфiях адчуваюцца 
тонкi гумар i замiлаваныя адносіны К.Бахматовiча да лю-
дзей, якiх ён паказвае, дэмакратычная накiраванасць яго по-
глядаў. 

 
Гротгер Артур (1837–1867). Нарадзiўся на Украiне. 

Мастацкую адукацыю атрымаў у рысавальнай школе Сат-
лера ў Кракаве, у Акадэмii мастацтваў у Вене. У 60-я гг. 
працяглы час жыў у Беларусi. Падзеям 1863–64 гг. мастак 
прысвяцiў серыю аўталiтаграфiй. У лiстах “Бiтва”, “Пуш-
ча”, “Пасля адыходу ворага”, “Арышт”, “Удава”, “Голад” 
А.Гротгер умела перадае псiхалогiю сваiх герояў, iх харак-
тэрныя рысы. Яго вобразы канкрэтна iндывiдуальныя, пера-
конваюць сваёй праўдзівасцю. Творы А.Гротгера характары-



 93

зуюцца выдатнай кампазiцыяй, добрым малюнкам, драма-
тычнай выразнасцю i высокай тэхнiкай. 

 
Кiслiнг Тэафiл (1790—1846). Вучыўся ў Вiленскiм унiвер-

сiтэце, у Германii, Iталii. Пазней выкладаў маляванне ў 
гiмназii ў Віцебску. Т.Кiслiнг шмат працаваў у жанры парт-
рэта. Так, у выяве прафесара Вiленскага унiверсiтэта Юнд-
зiла яскрава паказаны ўнутраны свет, характар i розум ву-
чонага. Мастак у тэхнiцы афорта стварыў сатырычныя 
карты, у якiх у гратэскнай форме адлюстроўвае жыццё мяс-
цовай шляхты. Жыццё простых гараджан паказана ў лiсце 
“Мяснiк Кулiк”. Вiртуознай тэхнiкай вызначаюцца кампазi-
цыi на гiстарычныя тэмы: “Каралева Францыi Марыя Луi-
за”, “Сустрэча Аляксандра I з Напалеонам у 1807 г.” i iнш. 

 
Клямбоўскi Рустэм Банавентуры (1795–1888). Нарадзiў-

ся ў Мiнску. Мастацкую адукацыю атрымаў у Вiленскiм 
унiверсiтэце i за мяжой. Гравёр шмат працаваў як партрэ-
тыст. Б.Клямбоўскi стварыў серыю партрэтаў вучоных 
Вiленскага унiверсiтэта. Iндывiдуалiзацыя вобразаў свед-
чыць аб уменнi гравёра перадаць iх характэрныя рысы. Гра-
вюры характарызавалiся рэалiстычнай трактоўкай твару i 
антуражу. 

 
Кукевiч Канстанцiн Фадзеевiч (1810–1842). Нарадзiўся ў 

Вiльнi. Адукацыю атрымаў у Вiленскiм унiверсiтэце i Пецяр-
бургскай акадэмii мастацтваў. У сваёй творчасцi мастак 
аддаваў перавагу лiтаграфii. Яго лiсты вызначаюцца жыц-
цёвасцю i дакладнасцю псiхалагiчных характарыстык. У 
лiтаграфiях “Кантрабандыст”, “Карчма ў прадмесцi”, “Бу-
кiнiст” К.Кукевiч умела кампануе бытавыя сцэны, якiя адлю-
страваны з вялiкай жыццёвай назiральнасцю. Прастата i 
натуральная назiральнасць кампазiцыi спалучаюцца ў iх з 
трапнай сацыяльнай характарыстыкай дзеючых персана-
жаў. Рэалiстычныя тэндэнцыi творчасцi К.Кукевiча яскрава 
праступаюць у графiчным лiсце “Гандаль шапкамi”. Гэтая 
тыповая жанрава-бытавая сцэна зроблена мастаком па-
майстэрску. 

 



 94

Кулеша Мiхаiл (1795—1863). Нарадзiўся ў Лiдскiм паве-
це. Два гады вучыўся на факультэце жывапiсу ў Вiленскiм 
унiверсiтэце. Жыў у Пiнску i Гродне. Мастаком створана 
шмат малюнкаў, лiтаграфiй i графiчных пейзажаў, гiста-
рычных кампазiцый. Патрыятычнымi матывамi, шчырай 
любоўю i прыхiльнасцю да роднай зямлi, да яе прыгажосцi 
вызначаюцца графiчныя творы “Друскенiкi”, “Замак у Пско-
вай Скале”, “Мерачоўшчына”, “Руiны замка ў Луцку”, “Цар-
ква Барыса i Глеба на Каложы ў Гродне” i iнш.  

 
Мiкешын Мiхаiл Восiпавiч (1835–1896). Нарадзiўся на 

Магiлёўшчыне. Першапачатковую адукацыю атрымаў у па-
вятовым вучылiшчы ў г.Рослаўлi. У 1858 г. ён блiскуча скон-
чыў Пецярбургскую акадэмiю мастацтваў. Шмат падарож-
нiчаў па Украiне i Беларусi. У многiх сваiх творах адлю-
страваў побыт беларускага народа. М.Мiкешыным створана 
серыя графiчных лiстоў, якiя атрымалi назву “Беларускiя 
малюнкi”. У iх глыбока адлюстраваны жыццё беларускага 
народа, яго мары, надзеi i спадзяваннi. У кожным творы ад-
чуваюцца пяшчота i любоў да бедных сялянскiх сядзiб i iх 
жыхароў, беларускiх мястэчак, вёсак i ваколiц i разам з тым 
боль мастака за цяжкае жыццё народа.  

 
Падалiнскi Мiхаiл Дамiнiкавiч (1783–1856). Нарадзiўся ў 

Мiнску. Вучыўся ў Пецярбургскай акадэмii мастацтваў 
(1802–1808). Выкладаў малюнак у гiмназiях Вiльнi, Маладзеч-
на, Мiнска. У творчай спадчыне М.Падалiнскага ёсць серыя 
партрэтаў прафесараў Вiленскага унiверсiтэта. Гравюры 
мастака дакладна перадаюць асаблiвасцi арыгiналаў – свят-
лоценявыя эфекты, аб’ём, фактуру. Дакладнасцю прапор-
цый, аб’ёмам i фактурнасцю выявы вызначаецца партрэт 
Л.Сапегi, якi ўзнаўляўся з жывапiснага арыгiнала. Тэхнiчна 
гравюра зроблена амаль бездакорна. Лепшыя мастацкiя 
якасцi М.Падалiнскага праявiлiся ў iлюстрацыях да кнiгi 
“Гiсторыя царавання Жыгiмонта III”. Таленавiты мастак 
валодаў усiмi сакрэтамi гравёрнага мастацтва i ўнёс значны 
ўклад у развiццё рэалiстычных традыцый у графiцы. 

 
 
 



 95

 
 
 
 
Скульптура 

Скульптура з’яўляецца відам выяўленчага 
мастацтва, творы якога маюць аб’ёмную 
трохмерную форму і выконваюцца (выся-
каннем, выразаннем, лепкай, коўкай, ліццём і 
інш.) з цвёрдых ці пластычных матэрыялаў. 
Раннія формы і віды скульптуры існавалі ў 
многіх народаў свету з часоў першабытнага 
мастацтва. У асобны від творчай дзейнасці са 
сваімі спецыфічнымі задачамі скульптура 
выкрышталізавалася ў перыяд існавання пер-
шых цывілізацый свету. 

Галоўныя выразныя сродкі скульптуры – 
пастаноўка фігуры ў прасторы, перадача яе 
руху, позы, жэста, святлоценявая мадэліроў-
ка, што ўзмацняе рэльефнасць формы, архі-
тэктанічная арганізацыя аб’ёму і зрокавы 
эфект яго масы, выбар прапорцый, спецыфіч-
ны ў кожным асобным выпадку характар сі-
луэта, фактура матэрыялу. 

Паводле зместу і функцый адрозніваюць 
манументальную скульптуру (помнік, ману-
мент, мемарыяльныя збудаванні), манумен-
тальна-дэкаратыўную скульптуру, станковую 
скульптуру. 

Асноўныя жанры скульптуры – партрэт, 
гістарычны, бытавы, анімалістычны; алега-
рычныя выявы; радзей – пейзаж, нацюрморт. 
Асабліва важнае значэнне маюць станоўчыя 
вобразы, якія ўвасабляюць прагрэсіўны гра-
мадскі ідэал. Аб’ёмная скульптурная форма 
будуецца ў рэальнай прасторы па законах 
гармоніі, рытму, раўнавагі, узаемадзеяння з 
навакольным прыродным або архітэктурным 
асяроддзем і на аснове нагледжаных у пры-
родзе структурных асаблівасцей мадэлі. 

Шклоўскі ідал. 
ХХ ст.  

Хрыстос засмучаны. 
Скульптура. Дрэва, 
канец ХVІІІ ст. Іва-
цэвіцкі раён Брэсц-
кай вобл. 



 96

На тэрыторыі Беларусі най-
больш раннія помнікі скульптуры 
адносяцца да эпохі неаліту. Гэта 
фігуркі ў выглядзе галавы лася, ка-
менныя грузілы ў выглядзе рыбак і 
антрапаморфныя скульптуры з біў-
ня маманта. У пачатку ХХ ст. былі 
створаны мініяцюрныя касцяныя 
фігуркі птушак і жывёл, а таксама 

шклоўскі ідал. У XII–XIII стст. былі зроблены знойдзеныя ў 
Полацку, Мінску, Тураве, Пінску каменныя і шыферныя 
абразкі з рэльефнымі выявамі святых. У наступныя стагоддзі 
творы скульптуры вызначаліся манументальнай трактоўкай 
формы, выцягнутымі прапорцыямі фігур. Захавалася нямала 
ўзораў культавай скульптуры стылю барока XVII–XVIII стст. 
у касцёлах і уніяцкіх храмах Беларусі. У XVII–XVIII стст. уз-
нікла свецкая скульптура. З канца XVIII ст. пачаў развівацца 

класіцызм, пазней рэалізм. Рысы мадэрнізму ўласцівы творам 
Я.Тышынскага, І.Багушэўскага, В.Бубноўскага і інш. 

 
У XX ст. скульптары стваралі партрэ-

ты, помнікі дзеячам рэвалюцыйнага руху, 
гісторыі і культуры, партыйным кіраўні-
кам, партызанам і інш. Найбольш значныя 
работы на гэту тэму ў манументальным 
мастацтве – рэльефы манумента Перамогі, 
помнікі двойчы герою Савецкага Саюза 
С.І.Грыцаўцу (Азгур) і Герою Савецкага 
Саюза М.Казею ў Мінску, Герою Савец-
кага Саюза К.С.Заслонаву ў Оршы (абодва 
С.Селіханава), у станковай скульптуры – 
кампазіцыя “Паранены воін” В.Палійчука, 
“Памром, але крэпасць не пакінем!” Ф.Зіль-

Абразок “Канстан-
цін і Алена”, XII ст. 
олацк 

Рэльефы манумента Перамогі 
ў Мінску 

Помнік Марату Казею 
ў Мінску 



 97

берта, “Герой Савецкага Саюза М.Л.Даватар” А.Глебава, “Дзед 
Талаш” А.Заспіцкага і інш. 

Азгур Заір Ісакавіч (нар. 2(15).1.1908 г., 
в.Маўчаны Сенненскага р-на), беларускі скуль-
птар. Працуе ў галіне станковай і манумен-
тальнай скульптуры. Прыхільнік строгай рэ-
алістычнай формы. У канцы 1920-х–30-я гг. 
былі створаны партрэты Г.Бабёфа, Ф.Э.Дзяр-
жынскага, А.Ф.Мяснікова для Дома ўрада ў 

Мінску. Найбольшыя дасягненні звязаны з вобразамі сучас-
нікаў, у якіх мастак імкнецца спасцігнуць духоўную сутнасць 
чалавека – грамадскага дзеяча, прадстаўніка працоўнай 
інтэлігенцыі (партрэты З.Бядулі, А.Дз.Стасавай, А.М.Бра-
зера, Р.К.Арджанікідзе і Л.П.Александроўскай). Вобразы, 
адметныя суровай стрыманасцю і ўнутранай сабранасцю, 
створаны ў гады Вялікай Айчыннай вайны: партрэты Герояў 
Савецкага Саюза М.Ф.Гастэлы, В.В.Талаліхіна, А.І.Радзім-
цава, А.І.Малодчага, М.Ф.Сільніцкага, Ф.А.Смалячкова, 
М.П.Шмырова. Ім створаны вялікі цыкл партрэтаў выдат-
ных дзеячаў беларускай культуры мінулага (партрэты 
Ф.Скарыны, Цёткі, Ф.Багушэвіча), партрэт кіраўніка ан-
тыфеадальнага паўстання ў Магілёве ў 1606–08 гг. С.Міт-
ковіча, прадстаўнікоў літаратуры і мастацтва Беларусі 
(партрэты Я.Коласа, К.Крапівы, С.І.Селіханава, У.І.Дзя-
дзюшкі), шэраг партрэтаў беларускіх вучоных (М.П.Яругіна, 
Б.І.Сцяпанава), артыстаў (І.М.Балоціна, У.М.Крыловіча). 
Сярод станковых работ 1980-х гг. партрэт беларускага па-
эта-лацініста эпохі Адраджэння М.Гусоўскага. З манумен-
тальных работ трэба адзначыць помнікі У.І.Леніну, помнікі-
бюсты двойчы Герою Савецкага Саюза С.І.Грыцаўцу, 
Я.Купалу і Ф.Э.Дзяржынскаму ў Мінску, В.І.Талашу ў Пет-
рыкаве. Вобраз Я.Коласа ўвасоблены ў помніку паэта на 
плошчы імя Я.Коласа ў Мінску. 

 
Глебаў Аляксей Канстанцінавіч (нар. 

1908, в.Зверавічы Красненскага р-на Смален-
скай вобл. – 1968), беларускі скульптар. Пра-
цаваў у галіне станковай і манументальнай 
скульптуры. Майстар тэматычных кампа-
зіцый батальнага і анімалістычнага жанраў, 



 98

партрэта. Творчая манера скульптара разнастайная. Для 
шэрага кампазіцый характэрныя вострая дынаміка, 
экспрэсіўнасць, асобныя вылучаюцца мяккай, згладжанай 
мадэліроўкай формаў, рытмічнасцю. Партрэты адзначаны 
тонкай прапрацоўкай дэталей, эмацыянальнай выразнасцю. 
Стварыў барэльефы для Дома Чырвонай Арміі (“Лявоніха”, 
“Мастацкая студыя”) і Палаца піянераў і школьнікаў у 
Мінску, скульптуры “Лявоніха” і “Крыжачок” для Усесаюз-
най сельгасвыстаўкі ў Маскве. Ім напісаны партрэты 
дзеячаў беларускай культуры – Я.Коласа, У.Уладзамірскага, 
партрэтная група “М.Горкі і Я.Купала”, партрэт 
У.Кудрэвіча, створаны скульптурныя кампазіцыі “Народны 
паэт БССР Янка Купала”, “У.І.Ленін”, “Францыск Скары-
на” і інш. Шырока вядомы работы ў галіне манументальнага 
мастацтва: статуя рускага фізіка П.М.Лебедзева для 
Маскоўскага універсітэта, гарэльеф “Партызаны Беларусі” 
для манумента Перамогі ў Мінску, помнік Ф.Скарыне ў По-
лацку. 

 
Заспіцкі Андрэй Міхайлавіч (нар. 16.2.1924, г.Мазовец, 

Польшча), беларускі скульптар. Працуе ў галіне станковай і 
манументальнай скульптуры. Творчасці Заспіцкага ўласцівы 
высокая пластычная культура, глыбокае пранікненне ў псі-
халогію герояў, імкненне праўдзіва адлюстраваць вобраз ча-
лавека – змагара і працаўніка. Пластычнасцю, вобразнай 
глыбінёй і характэрнасцю вызначаюцца партрэты Цёткі 
(А.Пашкевіч), А.Міцкевіча, Ф.Шапэна, А.Глебава, станковыя 
творы “У полі”, “Будаўніца”, “Гімнасткі” і інш. Вялікай 
Айчыннай вайне прысвечаны кампазіцыі “Партызан-падрыў-
нік”, “Партызан адпачывае”, “У паходзе”, “Паранены сця-
ганосец” і інш. Валоданне маштабамі, масай матэрыялу, уз-
багачанай кантрастамі, святлаценем, выразны рытм ха-
рактэрны творам Заспіцкага: помнікам Я.Купалу ў Мінску (з 
А.Анікейчыкам і Л.Гумілеўскім), Герою Савецкага Саюза 
Ц.П.Бумажкову ў г.п. Акцябрскі (з М.Роберманам), Р.І.Шар-
шнёвай у в.Ламавічы Акцябрскага р-на, надмагільнаму пом-
ніку Я.Купалу ў Мінску (з Анікейчыкам), манументу ў гонар 
савецкай маці-патрыёткі, помніку М.Горкаму ў Мінску і інш. 

 



 99

Зільберт Фёдар Фёдаравіч (нар. 25.8.1917, г.Тарту –
1986), беларускі мастак дэкаратыўна-прыкладнога мастац-
тва. Працуе ў галіне керамікі (пераважна шамот), партрэт-
най і кампазіцыйнай скульптуры. Стварыў скульптурныя 
кампазіцыі “Ураджай”, “Гусляр” і “Памром, але крэпасць 
не пакінем!”, партрэты Г.Цітовіча, А.Міцкевіча, Герояў Са-
вецкага Саюза С.І.Грыцаўца, З.М.Тусналобавай-Марчанка, 
А.Асмалова, барэльефы Л.Талстога і мастака М.Сеўрука, 
Я.Коласа, “Сустрэча паэтаў Я.Райніса і Я.Купалы” і інш. У 
традыцыях народнага мастацтва зроблены падсвечнік “На-
родны”, падлогавыя вазы “Лісце”, “Зубр”, “Каменная квет-
ка” і інш. 

 
Палійчук Васіль Уладзіміравіч (нар. 12.2.1922, Жыто-

мір), беларускі скульптар. Працуе ў станковай і манумен-
тальнай скульптуры. Тэмы творчасці – подзвіг савецкага на-
рода ў грамадзянскай і Вялікай Айчыннай войнах, сучаснасць, 
барацьба за мір. Сярод станковых кампазіцый “Вызваленне” 
і “Паранены воін”, “Улетку”, “1905 год”, “Абаронцы Брэсц-
кай крэпасці”, “Маці партызана” і “Сцяганосец”, “Подзвіг” 
і інш. Творам Палійчука ўласцівыя псіхалагізм вобразаў, дэ-
талёвая прапрацоўка формаў, імкненне да дакладнай перада-
чы натуры. 

 
Селіханаў Сяргей Іванавіч (нар. 23.2.1917, Петраград, – 

28.9.1976), беларускі скульптар. Працаваў у манументальнай 
і станковай скульптуры. Творам характэрныя выразная пла-
стыка, якая дасягаецца свабоднай энергічнай лепкай, якас-
насцю і дакладнасцю сілуэта, глыбокай змястоўнасцю во-
бразнага вырашэння. Удзельнічаў у афармленні беларускага 
павільёна на ВДНГ СССР (кампазіцыя “Беларусь працоў-
ная”), аўтар помніка Герою Савецкага Саюза К.С.Заслонаву, 
выканаў манументальны партрэт вучонага А.Р.Сталетава 
для Маскоўскага універсітэта. Строгасць сілуэта, глыбокі 
псіхалагізм, унутраны дынамізм вылучаюць статуарны 
партрэт рускага пісьменніка М.Я.Салтыкова-Шчадрына. 
Найвышэйшае творчае дасягненне Селіханава – скульптур-
ная кампазіцыя “Няскораны чалавек” у сусветна выдомым 
мемарыяльным ансамблі Хатынь. У станковай скульптуры 
стварыў галерэю партрэтаў герояў грамадзянскай і Вялікай 



 100 

Айчыннай войнаў, выдатных дзеячаў культуры і мастацтва 
Беларусі, працаўнікоў горада і вёскі. Псіхалагізмам, даклад-
най перадачай характэрных рыс адметныя партрэты на-
родных паэтаў Беларусі Я.Купалы і Я.Коласа, народных ар-
тыстаў СССР Г.Цітовіча і У.Уладамірскага, Герояў Сацы-
ялістычнай Працы М.А.Каменскіх і мастака А.Мазалёва, 
салігорскіх шахцёраў А.А.Дзялянкі, І.І.Пракудзіна, А.В.Селіва-
нава і інш. 

 
 

Дэкаратыўна-прыкладное мастацтва 
Галіна пластычнага мастацтва, якая служыць мастацкаму 

фарміраванню матэрыяльнага асяроддзя, што ствараецца ча-
лавекам, – дэкаратыўнае мастацтва. Яго творы ствараюцца як 
элемент ці дэталь кампазіцыі (плошчы, вуліцы, парка, будын-
ка, а таксама інтэр’ера, касцюма) і адыгрываюць істотную ро-
лю ў аб’ёмна-прасторавай арганізацыі ансамбля. Асобным 
раздзелам дэкаратыўнага мастацтва з’яўляецца дэкаратыўна-
прыкладное мастацтва, якое ахоплівае шэраг галін творчасці, 
прысвечаных стварэнню мастацкіх рэчаў, пераважна для по-
быту (посуд, мэбля, дробная пластыка, прылады працы, 
сродкі перамяшчэння, зброя, мастацкія тканіны, адзенне, 
ювелірныя вырабы і інш.). Творы дэкаратыўна-прыкладнога 
мастацтва класіфікуюць паводле матэрыялу (метал, кераміка, 
шкло, косць, тэкстыль, дрэва) ці тэхнікі выканання (ліццё, 
чаканка, коўка, разьба, інкрустацыя, размалёўка, ткацтва, 
пляценне, вышыўка), што абумоўлена важнай роляй канст-
рукцыі і тэхналогіі, іх непасрэднай сувяззю з вытворчасцю. 
Дэкаратыўна-прыкладное мастацтва вырашае адначасова 
практычныя і мастацкія задачы, садзейнічае мастацкай ар-
ганізацыі прадметнага асяроддзя, якое адпавядае эстэтычным 
запатрабаванням чалавека. 

Эстэтычная каштоўнасць вырабаў дэкаратыўна-прыклад-
нога мастацтва, мэтазгоднасць і выразнасць іх формаў дася-
гаюцца канструкцыйнымі і пластычнымі магчымасцямі ма-
тэрыялу, разнастайнасцю прыёмаў яго апрацоўкі. Сродкі 
выяўленчых мастацтваў (скульптуры, жывапісу, графікі) і ар-
намент выкарыстоўваюць для стварэння дэкору і для 
формаўтварэння вырабаў (посуд у выглядзе расліны, жывёлы, 
чалавека, фігурныя дэталі мэблі і інш.). У прадметах чыста 



 101 

утылітарнага характару дэкор можа адсутнічаць, эстэтычная 
якасць дасягаецца выразнасцю формы вырабаў, якая пад-
крэслівае іх прызначэнне. 

Дэкаратыўна-прыкладное мастацтва ўз-
нікла на ранняй стадыі развіцця грамадства 
і на працягу многіх стагоддзяў было адной 
з важных галін мастацкай творчасці, улас-
цівай усім народам. Найбольш старажыт-
ныя ўзоры на тэрыторыі Беларусі адносяц-
ца да позняга палеаліту (каля 30 тыс. гадоў 
таму). У перыяд неаліту з пераходам да 
аседлага жыцця, развіццём палявання, а 
потым жывёлагадоўлі і земляробства мас-
тацтва ўзнялося на больш высокую сту-
пень. З падзелам грамадства на класы 
дэкаратыўна-прыкладное мастацтва вылу-
чылася ў самастойную галіну мастацкай 
дзейнасці. Шматлікія майстры-рамеснікі, 
што працавалі ў гарадах і пры княжацкіх 
дварах, спецыялізаваліся ў асобных відах 
дэкаратыўна-прыкладнога мастацтва. 

У XIV–XVI стст. дэкаратыўна-прыклад-
ное мастацтва цесна звязана з заходнееўра-
пейскім мастацтвам, больш разнастайным 
стаў дэкор. Па-ранейшаму пашырэнне мела 
дробная пластыка, аздобленая разнастай-
ным геаметрычным (рамбічным, ступень-

чатым, вочкавым, пляцёнкавым), стылізаваным раслінным і 
тэраталагічным арнаментам. У XV ст. узніклі першыя рамес-
ныя аб’яднанні – цэхі. Стварэнне цэхаў спрыяла значнаму 
развіццю, паляпшэнню якасці вырабаў, узбагачэнню асарты-
менту і дэкору. 

У XVII–XVIII стст. дэкаратыўна-прыкладное мастацтва 
зазнала ўплыў барока, творы набылі дынамічную кампазі-
цыю, дэкаратыўную пышнасць, пластычнасць і экспрэсіў-
насць формаў. У XVIII ст. узнікалі шматлікія мануфактуры 
рознага профілю. У многіх выпадках прадукцыя мануфактур 
выраблялася па заходнееўрапейскіх узорах, але дзякуючы 
мясцовым народным майстрам набывала своеасаблівую ін-

Крыж Еўфрасінні 
Полацкай. Лазар 
Богша (1611). Рэ-
канструкцыя Міко-
лы Кузьміча (1992-
97) па фотаздым-
ках і малюнках 



 102 

тэрпрэтацыю. Шырокую вядомасць набылі слуцкія паясы, 
карэліцкія шпалеры, урэцка-налібоцкае шкло. 

У XIX ст. пад уплывам класіцызму характар дэкаратыўна-
прыкладнога мастацтва стаў больш стрыманы, ураўнаважа-
ны, дэкор уключаў выявы антычных матываў, ваенных атры-
бутаў, картушоў і інш. Масавае будаўніцтва ў гарадах выклі-
кала значнае пашырэнне вырабаў мастацкага ліцця і мастац-
кай коўкі ў архітэктуры. 

Дэкаратыўна-прыкладное мастацтва XX ст. характарызу-
ецца моцным узаемаўплывам двух кірункаў: прамысловага і 
народнага. На базе мануфактур і мясцовых народных про-
мыслаў узніклі прадпрыемствы мастацкай прамысловасці, 
якія напаўнялі рынак таннай, але часта маламастацкай, эк-
лектычнай прадукцыяй. Дэкаратыўна-прыкладное мастацтва 
становіцца па-сапраўднаму масавым. Асабліва развіваюцца 
мастацкае шкло, фарфор, мастацкая кераміка, мастацкія 
тканіны. Дэкаратыўна-прыкладное мастацтва актыўна ўклю-
чаецца ў грамадскі інтэр’ер, набывае рысы манументаль-
насці, у сувязі з гэтым развіваюцца забытыя яго віды: габе-
лен, мастацкая коўка, чаканка. Сучасныя майстры дэкара-
тыўна-прыкладнога мастацтва Беларусі, акрамя стварэння 
ўзораў для масавай вытворчасці, актыўна звяртаюцца да 
індывідуальных творчых вырашэнняў, новых відаў і жанраў. 
Іх творчасці характэрныя засваенне шматвяковай культурнай 
спадчыны беларускага народа, зварот да фальклорных і этна-
графічных матываў, літаратурных вобразаў, гістарычных 
сюжэтаў, сучаснасці. 

 
Тэатр 

Тэатр з’яўляецца родам мастацтва, у якім рэчаіснасць ад-
люстроўваецца праз сцэнічнае дзеянне, ажыццёўленае акцё-
рамі перад гледачом. Ён гарманічна аб’ядноўвае ў сабе роз-
ныя віды мастацтва – літаратуру (у форме драмы), музыку, 
харэаграфію, дэкаратыўнае мастацтва. У залежнасці ад пера-
вагі пэўных сродкаў сцэнічнай выразнасці вылучаюцца дра-
матычны, оперны, балетны тэатры, іх прамежкавыя формы – 
тэатры аперэты, пантамімы, мініяцюры, лялек, эстрады. 

Генезіс тэатральнага мастацтва шчыльна звязаны са ста-
ражытнымі народнымі святамі, абрадамі, звычаямі, рытуа-
ламі (прычым яшчэ дахрысціянскага, язычніцкага паходжан-



 103 

ня). Беларускі народны тэатр узнік з каляндарных і сямейна-
бытавых абрадаў і свят, карагодаў, гульняў, ігрышчаў. На іх 
аснове склалася і мастацтва народных акцёраў-скамарохаў. З 
XVI ст. шырока бытаваў народны лялечны тэатр батлейка. У 
XVI–XVIII стст. у калегіумах і брацкіх школах існаваў 
школьны тэатр з характэрнымі для яго паказаў інтэрмедыямі, 
якія ў другой палове XVIII ст. наладжваліся семінарыстамі ў 
розных гарадах. У гэты ж час пачалі дзейнічаць прыватныя 
маёнткавыя тэатры, некаторыя з якіх (нясвіжскі тэатр Радзі-
вілаў, шклоўскі тэатр Зорыча, тэатры ў Слуцку, Слоніме, 
Магілёве і інш.) дасягнулі прафесійнага ўзроўню. 

У сярэдзіне ХІХ ст. рабіліся спробы стварыць беларускую 
прафесійную драматургію і нацыянальны тэатр (пастаноўка 
спектакля “Сялянка” ў 1852 г., дзе было сінтэзавана драма-
тычнае, вакальнае і танцавальнае мастацтва). У пачатку ХХ ст. 
шырокае распаўсюджанне атрымалі беларускія вечарынкі, 
якія садзейнічалі ўзнікненню першага прафесійнага тэатра ў 
Беларусі – Першай беларускай трупы І.Буйніцкага. 

У ХХ ст. узніклі вядучыя тэатры Беларусі: Беларускі тэатр 
імя Янкі Купалы, Беларускі трэці дзяржаўны тэатр, Беларускі 
тэатр імя Якуба Коласа, якія вызначалі тэатральнае жыццё на 
тэрыторыі Беларусі. У 1933 г. быў створаны Дзяржаўны тэатр 
оперы і балета Беларусі. Дабратворны ўплыў на тэатральнае 
мастацтва аказала ў другой палове ХХ ст. драматургія А.Ма-
каёнка, У.Караткевіча, М.Матукоўскага, А.Петрашкевіча, 
А.Дударава. 

У цяперашні час у Беларусі працуюць 27 тэатраў, у тым 
ліку 17 драматычных, 2 музычныя, 1 балетны, 7 лялечных, а 
таксама шэраг прыватных, ведамасных, антрэпрыз. Сёння вя-
дуцца мастацкія пошукі, творчыя эксперыменты, узмацніліся 
авангардысцкія, постмадэрнісцкія тэндэнцыі ў тэатральным 
мастацтве. 

 



 104 

 



 105 

Макаёнак Андрэй Ягоравіч (12.11.1920, 
в.Борхаў Рагачоўскага р-на, – 16.11.1982), бела-
рускі драматург. Першая п’еса – аднаактовая 
драма “Добра, што добра канчаецца”. Іншыя 
яго аднаактоўкі (“Перад сустрэчай”, “Жыццё 
патрабуе”, “Аксеніна цялушка”, “Крыміналь-
ная справа”, “Першае пытанне”) вызначыліся 

актуальнасцю праблематыкі. У 1952 г. на сцэне Беларускага 
тэатра імя Я.Купалы пастаўлена яго палітычная драма “На 
досвітку”. У сатырычнай камедыі “Выбачайце, калі ласка!” 
востра, бескампрамісна крытыкаваліся заганныя метады 
кіраўніцтва народнай гаспадаркай, паказуха, фармалізм, ка-
зённае адміністраванне. Камедыі “Каб людзі не журыліся” і 
“Лявоніха на арбіце” прысвечаны паказу жыцця пасляваен-
най вёскі. Актыўнасць грамадзянскай пазіцыі драматурга 
вызначала ўсю яго творчасць. Сацыяльна-палітычнай 
актыўнасцю абумоўлены задумы такіх наватарскіх твораў, 
як “Зацюканы апостал”, “Трыбунал”, “Пагарэльцы”, “Ды-
хайце ашчадна” і інш. 

 
Матукоўскі Мікалай Ягоравіч (нар. 

12.9.1929, в.Калюціна Расонскага р-на – 2001), 
беларускі драматург. Першая п’еса – камедыя 
вадэвільнага плана “Мужчына, будзь мужчы-
нам!” Вядомасць атрымала яго сатырычная 
камедыя “Амністыя”. Вастрынёю канфліктаў, 
дынамізмам развіцця дзеі, арыгінальнымі 

характарамі вызначаюцца драмы “Тры дні і тры ночы”, 
“Апошняя інстанцыя”, “Наследны прынц”, “Паядынак”. У 
цэнтры п’ес – жыццё сучасніка, праблемы маральнага ўдас-
каналення чалавека, барацьба за ідэйную чысціню нораваў. 
Яго творам уласцівы публіцыстычнасць у спалучэнні з 
філасофскім асэнсаваннем з’яў жыцця. 

 
Петрашкевіч Алесь (Аляксандр Лявонць-

евіч; нар. 1.5.1930, в.Пярэвалачня Талачынскага 
р-на), беларускі драматург. Першая камедыя 
“Адкуль грэх?”, пастаноўку якой ажыццявіў 
Беларускі тэатр імя Я.Купалы. Драма “Трыво-
га”, сатырычныя камедыі “Злыдзень” і “Укра-



 106 

лі кодэкс” пра раўнадушша, бюракратызм, фармальныя, 
абыякавыя адносіны да чалавека. П’еса “Напісанае застаец-
ца” пра Ф.Скарыну. Абароне прыроды і яе тварэнню-Чала-
веку прысвечана драма “Соль”. Пяру драматурга належаць 
п’есы “Русь Кіеўская”, “Змова”, “Злавеснае рэха” і інш. Тво-
рам уласцівы сцэнічнасць, дынамізм сюжэта, вострая 
інтрыга, дакладнасць моўнай характарыстыкі вобразаў, 
публіцыстычная страснасць, спалучэнне народнага гумару са 
з’едлівай сатырай. 

 
Дудараў Аляксей Ануфрыевіч (нар. 

6.6.1950, в.Кляны Дубровенскага р-на), беларус-
кі празаік і драматург. Па яго сцэнарыях пас-
таўлены кароткаметражныя (“Кола”, “Дэ-
бют”, “Буслянё”) і мастацкія (“Суседзі”, “Бе-
лыя росы”) фільмы. Інсцэніраваў раман М.Ас-
троўскага “Як гартавалася сталь”. Аўтар 

п’ес “Выбар” і “Апошні ўзлёт”, “Радавыя”, у якіх раскрыва-
ецца гераічны характар савецкіх воінаў, “Вечар”. П’еса “Па-
рог” пра лёс чалавека, які не здолеў выбраць правільны жыц-
цёвы шлях. 

 
Караткевіч Уладзімір Сямёнавіч 

(26.11.1930, Орша, — 25.7.1984), беларускі 
пісьменнік. Вострая сацыяльная накіраванасць, 
грамадзянская страснасць, вернасць ідэалам 
гуманізму, дабра, красы і справядлівасці – ха-
рактэрныя рысы яго творчасці. Аўтар п’ес 
“Млын на Сініх Вірах”, “Званы Віцебска”, 

“Кастусь Каліноўскі”, “Калыска чатырох чараўніц” і інш. 
Шэраг яго твораў экранізаваны: “Чорны замак Альшанскі”, 
“Дзікае паляванне караля Стаха”. Узнёслая рамантычнасць 
спалучаецца ў яго творчасці з абагульненнем сапраўдных з’яў 
і працэсаў рэчаіснасці. 

 
Кіно 

Кіно як род мастацтва ўзнікла на тэхнічнай базе кінемата-
графіі і аб’ядноўвае ў сабе магчымасці прасторавых і часавых 
мастацтваў. У ім сінтэзуюцца эстэтычныя асаблівасці літара-
туры, тэатра, выяўленчага і музычнага мастацтваў. Адзін з 



 107 

галоўных сродкаў выразнасці кінамастацтва – фатаграфічная 
прырода адлюстравання, якая дае магчымасць дасягнуць гра-
нічнай дакладнасці ўвасаблення рэчаіснасці. З’яўляецца важ-
ным сродкам фарміравання этычных поглядаў, эстэтычных 
густаў гледачоў. Яно таксама адыгрывае значную ролю ў гра-
мадска-палітычным і культурным жыцці. 

У працэсе развіцця сфарміраваліся 4 асноўныя віды кіно: 
мастацкае (ігравое), дакументальнае, мультыплікацыйнае і 
навукова-папулярнае. Асноўныя жанры кіно – меладрама, ка-
медыя, баявік, трылер, фільм жахаў, гістарычны, фантастыч-
ны, прыгодніцкі і інш. Асноўныя выразныя сродкі ў кіно – 
кінавыява і мантаж. 

Гісторыю развіцця кіно ўмоўна падзяляюць на 4 перыяды: 
першы – ад вынаходніцтва кінематографа (1895) да заканчэн-
ня першай сусветнай вайны; другі – 1920-я гг., калі “нямое кіно” 
сфарміравалася як самастойнае мастацтва; трэці – 1930-я гг. – 
першая палова 1940-х гг. – час станаўлення гукавога кіно; 
чацвёрты – сучаснае кіно. У Беларусі першыя фільмы створа-
ны ў 1920-я гг., сярод якіх “Лясная быль” (1927) і “Да заўтра” 
(1929, рэж. Ю.Тарыч), “Кастусь Каліноўскі” (1928, рэж. 
У.Гардзін), “У агні народжаная” (1930, рэж. У.Корш-Саблін). 

Лепшыя беларускія фільмы спалучаюць сацыяльную і псі-
халагічную глыбіню, дакладную распрацоўку характараў з 
праўдзівым адлюстраваннем гісторыі нашага народа. Шэраг 
фільмаў вызначаюцца пошукам новых мастацкіх вырашэн-
няў, раскрыццём псіхалогіі характараў герояў, імкненнем 
глыбока адлюстраваць падзеі. 

Значны ўклад у развіццё беларускага кіно зрабілі В.Тураў, 
М.Пташук, В.Нікіфараў, Б.Сцяпанаў, В.Рыбараў, В.Рубінчык, 
В.Дашук і інш. Ім удалося стварыць мноства арыгінальных, 
змястоўных кінастужак, прысвечаных Вялікай Айчыннай 
вайне, гістарычнаму мінуламу і сучаснаму стану грамадства, 
маральна-этычным праблемам. Пры кінастудыі “Беларусь-
фільм” створаны творчыя аб’яднанні “Тэлефільм” і “Лета-
піс”, майстэрня мультыплікацыйных фільмаў, а таксама Тэ-
атр-студыя кінаакцёра. З пачатку 1990-х гг. у Беларусі право-
дзяцца Міжнародны фестываль кіно “Лістапад” і Міжна-
родны фестываль жаночага кіно. 



 108 

Гардзін Уладзімір Расціслававіч (нар. 
6.1.1877, Калінін, — 28.5.1965), акцёр і рэжы-
сёр кіно, адзін з пачынальнікаў беларускага 
кіно. Рэжысёр і адзін са сцэнарыстаў бела-
рускіх фільмаў “Кастусь Каліноўскі”, які стаў 
значнай з’явай у культурным жыцці рэспублікі, 
“Песня вясны” паводле аповесці Я.Коласа “На 
прасторах жыцця” і “Чатырыста мільёнаў”. 

Зняўся ў мастацкіх кінафільмах на кінастудыі “Савецкая Бе-
ларусь”: “Слава свету”, “Новая радзіма”, “Салавей”, “Кан-
цэрт Бетховена”, “Чалавек у футляры”. 

 
Корш-Саблін (сапр. Саблін) Уладзімір 

Уладзіміравіч (нар. 16.3.1900, Масква, – 
6.7.1974), беларускі кінарэжысёр. З 1926 г. 
творчасць яго непарыўна звязана з беларускім 
кіно. Дэбютаваў як рэжысёр-пастаноўшчык 
фільма “У агні народжаная”. Эпічная шырыня, 
рамантычная прыўзнятасць вызначылі яго 

гісторыка-рэвалюцыйныя фільмы “Першы ўзвод”, “Вогнен-
ныя гады” (з С.Наўроцкім), “Чырвонае лісце”, “Першыя вы-
прабаванні”, “Запомнім гэты дзень”, “Крушэнне імперыі”, 
“Масква – Генуя” і інш. Гуманізмам, лірызмам, каларытнымі 
вобразамі адметны камедыі “Шукальнікі шчасця”, “Маё ка-
ханне” і інш. 

 
Нікіфараў Вячаслаў Аляксандравіч (нар. 

13.8.1942, с.Вясёлае Сочынскага гарсавета 
Краснадарскага краю), беларускі кінарэжысёр. 
З 1969 г. працуе на кінастудыі “Беларусь-
фільм”. Творчасць адметная глыбокай распра-



 109 

цоўкай псіхалогіі характараў, тонкім адчуваннем вострых 
сацыяльных праблем, шырокім дыяпазонам жанрава-стыліс-
тычных сродкаў – ад публіцыстыкі да камернай лірыкі. Га-
лоўная тэма – маральнае станаўленне асобы. Ствараў 
фільмы “Зімародак”, “Хлеб пахне порахам”, “Сын старшы-
ні”, “Абочына”; тэлефільмы “Бераг прынцэсы Люські”, “Ці-
хія троечнікі”, “Фруза”, “Бацькі і дзеці”, “Вялікія прыгоды”. 

 
Пташук Міхаіл Мікалаевіч (1943—2002), 

беларускі кінарэжысёр, акцёр, прадзюсер. 
Працаваў рэжысёрам у тэатрах Масквы і 
Казані. З 1974 г. на кінастудыі “Беларусь-
фільм”. Атрымалі шырокую вядомасць яго 
экранізацыі літаратурных твораў беларускіх 
пісьменнікаў: “Вазьму твой боль”, “Чорны за-

мак Альшанскі”, “Знак бяды”. Сярод яго фільмаў маюцца 
гісторыка-палітычныя: “Наш браняпоезд”, “Кааператыў 
Палітбюро”, “У жніўні 44-га”. Паставіў тэлевізійны фільм 
“Нас выбраў час”, фільм-спектакль “Макбет” у тэатры 
“Вольная сцэна”. Работы Пташука неаднаразова 
атрымлівалі высокія ўзнагароды на прэстыжных 
кінафестывалях. Яго творчай манеры ўласцівыя абвостра-
ная ўвага да складаных гісторыка-філасофскіх праблем, 
псіхалагічная заглыбленасць, упэўненасць рэжысёрскага по-
чырку. 

 
Сцяпанаў Барыс Міхайлавіч (нар. 

31.1.1927, Петрапаўлаўск Паўночна-Казах-
станскай вобл.), беларускі кінарэжысёр. Яго 
фільмы вызначаюцца грамадзянскасцю, прас-
татой і эмацыянальнасцю выразных сродкаў. 
Тэматыка фільмаў разнастайная: рамантыка-
рэвалюцыйнай барацьбы часоў грамадзянскай 

вайны (“Апавяданні пра юнацтва”, навела “Сакратар па-
вяткома”), выпрабаванне духоўнасці чалавека ў экстрэмаль-
ных умовах (“Альпійская балада”, “Бацька”, “Воўчая 
зграя”), сучасныя маральныя праблемы (“Апошні хлеб”, “Во-
блакі”, “Гарантую жыццё”) і гісторыка-біяграфічная (“Я, 
Францыск Скарына”) і інш. 

 



 110 

Тарыч (сапр. Аляксееў) Юрый Віктаравіч 
(нар. 12.1.1885, Полацк, — 21.2.1967), бела-
рускі і рускі кінарэжысёр, сцэнарыст, 
заснавальнік беларускай мастацкай кінемата-
графіі. Тарыч – рэжысёр героіка-
рамантычнага кірунку, з яго творчасцю звя-
зана фарміраванне ідэйна-мастацкіх 

прынцыпаў развіцця кінамастацтва рэспублікі. Стварыў 
першы беларускі мастацкі фільм “Лясная быль” паводле 
аповесці М.Чарота “Свінапас” – рамантычны твор пра 
гераізм беларускага народа ў гады грамадзянскай вайны, пра 
мужнасць падлетка, няўлоўнага партызанскага разведчыка. 
З эпічным размахам былі ўзноўлены эпізоды грамадзянскай 
вайны ў Беларусі і ў гісторыка-рэвалюцыйным фільме 
“Адзінаццатага ліпеня”. У 1930 г. Тарыч зняў першую бела-
рускую гукавую праграму “Пераварот”, паставіў фільм-
памфлет “Нянавісць”. Праблемам сучаснасці прысвечаны 
фільмы “Да заўтра”, “Вышыня 88,5” і “Шлях карабля”. У 
Айчынную вайну на Цэнтральнай аб’яднанай кінастудзіі ў 
Алма-Аце з У.Корш-Сабліным стварыў кіназборнік 
“Беларускія навелы”. У пачатку 1950-х гг. на кінастудыі 
“Беларусьфільм” паставіў некалькі дакументальных 
фільмаў. 

 
Тураў Віктар Цімафеевіч (1936–1996), 

беларускі рэжысёр, сцэнарыст. Этапнымі 
работамі Турава сталі экранізацыі “Палескай 
хронікі” І.Мележа (“Людзі на балоце”, “Подых 
навальніцы”), тэлефільм паводле апавядання 
І.Тургенева “Жыццё і смерць двараніна Чар-
тапханава”. Сярод іншых фільмаў, прысвеча-

ных тэме вайны і гісторыі, – “Я родам з дзяцінства”, “Сы-
ны ідуць у бой”, “Пераправа”, “Чорны бусел”, “Шляхціц За-
вальня, ці Беларусь у фантастычных расказах”. Творчай ма-
неры Турава ўласцівыя эпічная глыбіня, востры драматызм у 
спалучэнні з лірычнымі інтанацыямі, імкненне да разна-
стайнасці жанраў. 

 
 

 



 111 

 
Танец 

Танец адносіцца да віду мастацтва, асноўным сродкам 
выразнасці якога з’яўляюцца рытмічна арганізаваныя рухі 
чалавечага цела. Адна з найстаражытнейшых праяў мастац-
кай дзейнасці чалавека. Крыніцай танцавальных рухаў слу-
жылі вытворчыя працэсы, жэсты людзей, рухі жывёл. Пер-
шапачаткова танец быў неад’емны ад слова і песні, на пэў-
ным гістарычным этапе элементы танца растварыліся ў абра-
давай творчасці. Паступова ён вылучыўся ў самастойны від 
мастацтва, які адлюстроўвае ў спецыфічна харэаграфічных 
абагульненых вобразах рэчаіснасць, раскрывае ўнутраны свет 
чалавека. Танец арганічна звязаны з музыкай, заканамернасці 
якой вызначаюць яго арганізацыю ў часе. У прасторы танец 
будуецца на змене розных поз, рухаў, кампазіцыйных малюн-
каў. 

Шліфуючыся ў працэсе шматвяковай калектыўнай твор-
часці, танец набываў устойлівыя формы і арэалы. Пад уплы-
вам эканамічных, сацыяльных, гістарычных, геаграфічных і 
іншых фактараў у кожнага народа склаліся нацыянальны 
стыль і выканальніцкія традыцыі. З развіццём гарадоў ад на-
роднага танца аддзяліўся бальны танец. Ён адрозніваецца га-
лоўным чынам стандартызацыяй прыёмаў, рэгламентаваным 
парадкам фігур і рухаў. Побач з народным і пад яго ўплывам 
са старажытных часоў развіваліся пачатковыя формы пра-
фесійнага сцэнічнага танца. У працэсе эвалюцыі танца ўзнік 
новы сінтэтычны від харэаграфічнага мастацтва – балет, ас-
ноўным сродкам выразнасці якога стаў класічны танец. 

У канцы ХІХ ст. узнік танец мадэрн – свабодны, рытма-
пластычны танец. У працэсе развіцця ўбіраў у сябе розныя 
плыні еўрапейскага і амерыканскага харэаграфічнага мастац-
тва. 

Народны танец беларусаў – багатая і спецыфічная галіна 
нацыянальнага фальклору. Побач з народным танцам і пад 
яго ўплывам у Беларусі са старажытных часоў у творчасці 
скамарохаў развіваліся пачатковыя формы прафесійнага сцэ-
нічнага танца. Элементы харэаграфіі былі ў паказах школь-
нага тэатра, народнай драмы. 

Балет, заснаваны на еўрапейскай сістэме класічнага танца 
і на характарным танцы, паявіўся на Беларусі ў XVIII ст. У 



 112 

XVIII–XIX стст. у буйных маёнтках і некаторых гарадах 
(Нясвіж, Шклоў, Слонім, Гродна, Слуцк) працавалі тэатры, 
дзе выступалі таленавітыя беларускія танцоры і балетныя 
школы, у тым ліку балетныя школы ў Нясвіжы, Шклове, 
Слоніме, Слуцку, якія рыхтавалі танцоўшчыкаў для тэатраў. 
Шырокае і нацыянальна-самабытнае развіццё беларускі балет 
атрымаў у ХХ ст., асабліва з адкрыццём Дзяржаўнага тэатра 
оперы і балета. У цяперашні час у краіне і за яе межамі шы-
рока вядомы Дзяржаўны ансамбль танца БССР, танцавальная 
група Дзяржаўнага акадэмічнага народнага хору, фальклор-
на-харэаграфічны ансамбль “Харошкі”, балетная трупа Дзяр-
жаўнага музычнага тэатра, шматлікія самадзейныя харэагра-
фічныя калектывы. 

 
2.1.4. Філасофія 

У працэсе гістарычнага развіцця чалавецтва пашырала ве-
ды аб прыродзе, грамадстве і самім чалавеку. Паступова 
аб’ём гэтых ведаў узрос настолькі, што ўжо не змяшчаўся ў 
абалонку з міфаў. Міфалагічнае мысленне перастала адпавя-
даць складанай грамадскай практыцы. З міфалогіі паступова 
вылучыліся філасофія як асобная галіна духоўнай культуры, 
навука аб найбольш агульных законах развіцця прыроды, ча-
лавечага грамадства і мыслення; светапогляд, сістэма ідэй, 
поглядаў на свет і на месца чалавека ў ім. Яна ўзнікла прык-
ладна тры тысячы гадоў таму ў старажытных культурах Індыі 
(веданта, джайнізм, будызм і інш.), Кітая (канфуцыянства, 
маізм, легізм, даасізм) і Старажытнай Грэцыі (VII–VI стст. да 
н.э.). Філасофія прыйшла на змену поглядам, для якіх быў 
характэрны антрапафармізм. У адрозненне ад міфалогіі філа-
софія пачала тлумачыць свет не ў наглядных вобразах, а ў аб-
страктных паняццях. 

Стройную сістэму навукова-філасофскіх ведаў стварылі 
Дэмакрыт, Сакрат, Эпікур, Платон, Арыстоцель. У рэчышчы 
перыпатэтызму развівалі свае вучэнні прадстаўнікі сярэдня-
вечнай арабскай філасофіі Кіндзі, Фарабі, Ібн-Сіна, Ібн-Рушд. 
Філасофія еўрапейскага сярэднявечча развівалася пераважна 
ў рэчышчы хрысціянскай культуры (патрыстыка, схаластыка, 
Фама Аквінскі, І.Дунс Скот, У.Окам). У эпоху Адраджэння 
адбыўся сінтэз хрысціянскай філасофіі з антычнай філа-
софскай традыцыяй (Г.Галілей, Мікалай Кузанскі, Дж.Бруна, 



 113 

М. дэ Мантэнь). Разнастайнасцю светапоглядных пазіцый і 
кірункаў адзначана філасофія новага часу і Асветніцтва 
(Ф.Бэкан, Т.Гобс, Р.Дэкарт, Б.Спіноза, Дж.Лок, Дж.Берклі, 
Д.Юм, Г.Лейбніц). Метады рацыянальнага пазнання як фак-
тару разумнай арганізацыі грамадства паклалі ў аснову сваёй 
філасофіі прадстаўнікі нямецкай філасофіі (І.Кант, І.Г.Фіхтэ, 
Ф.В.Шэлінг, Г.Гегель). 

Але чым бы ні займаліся філосафы, прадмет іх даследа-
вання са старажытнасці і да сучаснасці – сэнсы, г. зн. веды, 
каштоўнасці, рэгулятывы, якія маюцца ў культуры. Філасо-
фія дазваляе стварыць гранічна абагуленую карціну рэчаіс-
насці, ролі і месца ў ёй чалавека з яго разнастайнымі патрэб-
насцямі, інтарэсамі, ідэаламі, каштоўнаснымі арыентацыямі. 
Даследуе пазнавальныя, сацыяльна-палітычныя, каштоўнас-
ныя, этычныя і эстэтычныя адносіны чалавека да свету. 

Такім чынам, філасофская думка мае дзве крыніцы – 
культура грамадства і канструктыўнае ўяўленне асобы. Яе 
асноўным метадам з’яўляецца рэфлексія – крытычны аналіз 
установак і перадумоў чалавечай свядомасці і паводзін з мэ-
тай асэнсавання магчымых асноў культуры. Уся гісторыя 
філасофіі ўяўляе сабой барацьбу розных пунктаў гледжання і 
канцэпцый. 

У вырашэнні філасофскіх праблем вылучыліся такія суп-
рацьлеглыя адзін аднаму напрамкі, як дыялектыка і ме-
тафізіка, рацыяналізм і эмпірызм (сенсуалізм), матэрыялізм 
(рэалізм) і ідэалізм, натуралізм і спірытуалізм і інш. Унутры 
філасофіі традыцыйна адрозніваюць адносна самастойныя га-
ліны філасофскіх ведаў: анталогію, гнасеалогію, логіку і дыя-
лектыку. Да філасофска-светапоглядных дысцыплін адносяць 
этыку, эстэтыку, аксіялогію, філасофію гісторыі, філасофію 
культуры, гісторыю філасофіі, філасофію сацыяльную, філа-
софію палітыкі, філасофію права, філасофію навукі, філасо-
фію рэлігіі і інш. 

Філасофія як асаблівая форма пазнання выконвае шэраг 
функцый. Сярод галоўных функцый філасофіі вылучаюць 
светапоглядную, гнасеалагічную і метадалагічную, г. зн. фі-
ласофія выступае ў ролі сістэмы агульных уяўленняў чалаве-
ка пра свет і сваё месца ў ім (светапогляд), тэорыі пазнання 
(гнасеалогія), вучэння пра метады (метадалогія). 



 114 

На тэрыторыі Беларусі філасофія ўзнікла ў Х–ХІ стст. 
пасля прыняцця хрысціянства ў Кіеўскай Русі і ўсталявання 
культурных сувязей з Візантыяй і заходнееўрапейскімі краі-
намі. Хрысціянскае разуменне свету і высокіх духоўна-ма-
ральных каштоўнасцей чалавека знайшло ўвасабленне ў 
творчасці Ефрасінні Полацкай і Кірылы Тураўскага. Філасоф-
скай накіраванасцю і гуманізмам пазначаны творы Ф.Скары-
ны і С.Буднага. Матэрыялістычныя і ідэалістычныя ідэі, ву-
чэнне пра аўтаномны характар маральнай свядомасці і паво-
дзін чалавека прапанавалі “эпікурыйцы” К.Бекеш і С.Лован. 
Элементы натуральнага погляду на гісторыю меліся ў са-
цыяльна-філасофскіх поглядах А.Волана. 

З пазіцый рацыяналістычнага пазнання навакольнага све-
ту і заканамернага натуральнага развіцця прыроды выступаў 
К.Лышчынскі. З канца XVIII ст. развівалася пераважна сха-
ластычная філасофія, заснаваная на тэалагічнай інтэрпрэта-
цыі вучэння Арыстоцеля (М.Сарбеўскі, С.Лаўксмін і інш.). У 
другой палове XVIII ст. узмацніўся ўплыў ідэалогіі і філа-
софіі новага часу, распаўсюдзіліся эклектычная філасофія 
(А.Скарульскі, Б.Дабшэвіч, С.Шадурскі і інш.), вучэнне фізія-
кратаў, якія лічылі, што адыход чалавецтва ад разумення за-
конаў прыроды непазбежна выкліча няшчасці, бедствы і бес-
парадкі. У ХІХ ст. развіваліся тэндэнцыі прыродазнаўчага 
матэрыялізму, радыкальныя сацыяльна-утапічныя ідэі, звяза-
ныя з пошукам шляхоў сацыяльнага і нацыянальнага вызва-
лення (К.Каліноўскі, Ф.Багушэвіч, А.Гурыновіч, Я.Лучына, 
Я.Купала, Я.Колас, Цётка, А.Луцкевіч і інш.). На мяжы ХІХ–
ХХ стст. на Беларусі распаўсюдзіліся ідэі марксізму, а пасля 
Кастрычніцкай рэвалюцыі 1917 г. з’явіліся філасофскія пра-
цы, у якіх распрацоўваліся праблемы пазнання, быцця, на-
цыянальнай свядомасці, гісторыі філасофіі (І.Канчэўскі, 
У.Самойла, Б.Э.Быхоўскі, С.Я.Вальфсон, У.І.Пічэта, А.Цвіке-
віч і інш.). 

Асноўныя тэндэнцыі сучаснай філасофіі звязаны з асэнса-
ваннем такіх фундаментальных праблем, як свет і месца ў ім 
чалавека, як глабальны экалагічны крызіс, лёс сучаснай цыві-
лізацыі і спосабы прадухілення рэальных пагроз яе існаван-
ню, дынаміка і перспектыва сусветнага культурнага працэсу, 
гуманізацыя грамадскіх адносін, шляхі ўмацавання дэмакра-
тычных інстытутаў і механізмаў функцыянавання грамадзян-



 115 

скай супольнасці, гранічнае пашырэнне магчымасцей чалаве-
ка ў яго ўзаемадзеянні з навакольным светам і інш. Даследа-
ваннямі азначаных праблем актыўна займаюцца Я.М.Бабо-
саў, В.І.Боўш, А.М.Елянкоў, А.І.Зелянкоў, У.М.Конан, С.А.Пад-
кошын, В.Ф.Шалькевіч, Дз.І.Шыраканаў, Я.С.Яскевіч і інш. 

Падсумоўваючы вынікі, можна зрабіць выснову, што фі-
ласофія, з’яўляючыся асобнай, адносна самастойнай галіной 
духоўнай дзейнасці, якая адрозніваецца ад іншых галін цэ-
лым шэрагам асаблівасцей, разам з тым мае многа агульнага і 
часткова перасякаецца з рэлігіяй, мастацтвам і навукай. 

 
Бабосаў Яўген Міхайлавіч (нар.1931), бела-

рускі філосаф, сацыёлаг, палітолаг і культуро-
лаг. Сфера навуковых інтарэсаў — сацыяльная 
філасофія, тэарэтычныя праблемы культуры, 
сацыялогія культуры, фарміраванне духоўнага 
свету асобы, праблемы славянскіх культур. 
Даследуе метадалагічныя праблемы функцыя-

навання духоўнай культуры ў жыцці сучаснага грамадства, 
асаблівасці яе структурных кампанентаў (навукі, светапо-
гляду, палітычнай, маральнай, мастацкай культуры), філа-
софскія праблемы навуковага пазнання, гнасеалагічныя меха-
нізмы навуковых рэвалюцый, спецыфіку ўзаемадзеяння наву-
кова-тэхнічнага і сацыяльнага прагрэсу і інш. Асноўныя са-
цыялагічныя і культуралагічныя ідэі выкладзены ў працах 
“Сацыяльныя аспекты навукова-тэхнічнай рэвалюцыі” 
(1976), “Маральная культура асобы” (1985), “Чалавек на па-
розе рынку: сацыяльныя чаканні насельніцтва” (1992), “Ка-
тастрофы: сацыялагічны аналіз” (1995), “Прыкладная са-
цыялогія” (1999), “Канфлікталогія” (2000), “Сацыялогія 



 116 

кіравання” (2000), “Агульная сацыялогія” (2002), “Сацыяль-
на-стратыфікацыйная панарама сучаснай Беларусі” (2002) і 
інш. 

 
Конан Уладзімір Міхайлавіч (нар.1934), бе-

ларускі філосаф, гісторык, культуролаг, літа-
ратурны крытык. Даследуе тэарэтыка-мета-
далагічныя праблемы філасофіі і культуралогіі, 
гісторыю эстэтычнай думкі, гісторыю бела-
рускай культуры, беларускі фальклор, гісто-
рыю і сучасны стан беларускай літаратуры, 

пытанні фалькларыстыкі і літаратуразнаўства Беларусі, 
архетыпы і сімвалы беларускага мастацтва, праблемы рэлі-
гіязнаўства. Аўтар прац “Развіццё эстэтычнай думкі ў Бе-
ларусі (1917— 34 гг.)” (1968), “Ад Рэнесансу да класіцызму” 
(1978), “Ля вытокаў самапазнання: станаўленне духоўных 
каштоўнасцей у святле фальклору” (1989), “Святло для люд-
зей: родная мова і культура ў эпоху перабудовы” (1989), 
“Боская і людская мудрасць: Францыск Скарына: жыццё, 
творчасць, светапогляд” (1990), “Святло паэзіі і цені жыц-
ця: лірыка Максіма Багдановіча” (1991) і інш. 

 
Мажэйка Марына Аляксандраўна (нар. 

16.3.1958, Мінск), беларускі філосаф. Доктар 
філасофскіх навук (2001), прафесар (2003). 
Скончыла БДУ. Навуковыя працы па сучаснай 
сацыяльнай філасофіі, філасофіі мовы, культу-
ры і рэлігіі, семіётыцы, мастацтвазнаўстве і 
гісторыі некласічнага мастацтва, сінергеты-

цы і метадалогіі нелінейных аналітык. Рэдактар-складальнік 
анталогіі "Экалагічная думка ўсходніх славян" (1995), аўтар 
цыкла артыкулаў у энцыклапедычных выданнях: "Сусветная 
энцыклапедыя: філасофія", "Постмадэрнізм" (абедзве 2001), 
"Гісторыя філасофіі" (2002), "Сусветная энцыклапедыя: 
рэлігія", "Навейшы філасофскі слоўнік" (абедзве 2003). 

 
Яскевіч Ядвіга Станіславаўна (нар. 

26.9.1949, г.Барысаў Мінскай вобл.), беларускі 
філосаф, педагог. Доктар філасофскіх навук 
(1992), прафесар (1994). Член-карэспандэнт 



 117 

Акадэміі адукацыі (1999). Скончыла БДУ (1974). Адзін з 
аўтараў падручнікаў і навучальных дапаможнікаў па сацы-
яльнай філасофіі, сацыялогіі, логіцы, правах чалавека, эты-
цы, рэлігіязнаўстве і інш. Навуковыя працы па філасофіі і 
метадалогіі палітычнай навукі, сацыяльнай і палітычнай 
філасофіі: “Определения и их роль в научном познании” 
(1986); “В поисках идеала строгого мышления” (1989); “Ар-
гументация в науке” (1992); “Политический риск в контек-
сте глобализации мировой истории” (2000); “Постижение 
истории: онтологический и гиосеологический подходы” 
(2003, у сааўт.); “Человек. Общество. Государство.” (2002); 
“Биомедицинская этика” (2003, у сааўт.); “Современная 
наука: ценностные ориентиры” (2003, у сааўт.). 

 
Майхровіч Альфрэд Сцяпанавіч (нар.1937 – 

2004), беларускі філосаф. Даследаваў гісторыю 
філасофскай і грамадска-палітычнай думкі 
Беларусі, праблемы развіцця нацыянальнай 
самасвядомасці, пачатковы перыяд развіцця 
філасофскай думкі ў Беларусі, працэсы 
фарміравання рэвалюцыйнага дэмакратызму, 

светапогляды Я.Купалы і Я.Коласа, метадалогію гісторыка-
філасофскіх праблем, перыядызацыю беларускай 
філасофскай думкі, яе прадмет, ідэйны змест, 
заканамернасці гістарычнага станаўлення эстэтычнай 
свядомасці, тыпалогію яе формаў. Аналізаваў тэндэнцыі 
развіцця філасофскай думкі Беларусі: пошук падстаў 
ісціннага, гуманістычнага быцця, сцвярджэнне духоўна-
маральнай сутнасці і самакаштоўнасці чалавека, 
спасціжэнне месца і значэння індывіда ў гісторыі, 
грамадскім жыцці. Асноўныя працы ў галіне гісторыка-філа-
софскай навукі, праблем эстэтыкі, этыкі, сацыяльнай філа-
софіі: “Эстэтычныя погляды Якуба Коласа” (1970), “Аб эс-
тэтычным асваенні рэчаіснасці” (1973), “Беларускія рэва-
люцыйныя дэмакраты” (1977), “Янка Купала і Якуб Колас: 
пытанні светапогляду” (1982), “Пошук ісціннага быцця і ча-
лавека: з гісторыі філасофіі і культуры Беларусі (1992), 
“Станаўленне маральнай свядомасці: з гісторыі культуры 
Беларусі” (1997), “Ідэалогія: сутнасць, прызначэнне, магчы-
масці” (2001) і інш. 



 118 

 
 

Салееў Вадзім Аляксеевіч (нар.1939), бела-
рускі філосаф, эстэтык, тэатральны крытык. 
Даследуе філасофска-культуралагічныя праб-
лемы славянскіх культур (у тым ліку белару-
скай), тэорыі мастацтва, мастацкай крытыкі, 
эстэтычнага выхаваня, этнапедагогікі і інш. 
Аўтар манаграфій “Мастацтва і яго ацэнка” 

(1977), “Сучасная эстэтыка Беларусі” (1979), “Нацыяналь-
ная самасвядомасць і мастацкая культура” (1990), “Этніч-
нае ў сістэме нацыянальнай мастацкай культуры” (1992), 
“Этнапедагогіка і эстэтычнае развіццё асобы” (1994) і інш. 

 
2.2. Матэрыяльная культура 

 
Спалучэнне апазіцыі “прырода – культура” з’яўляецца 

зыходнай і гістарычна, і лагічна ў асэнсаванні культуры як 
спецыфічнай формы быцця. Практычнае суаднясенне куль-
туры і прыроды, апасродкаванне працоўнай дзейнасцю чала-
века вядзе да ўсё больш шырокага пераўтварэння прыроды ў 
культуру. Яно пачалося ў глыбокай старажытнасці, у працэсе 
вырабу прылад працы, адзення, посуду, збудавання жытла, і 
прадаўжаецца на працягу ўсёй гісторыі, паслядоўна пашы-
раючы экалагічную нішу, якую чалавецтва заняло і імкнецца 
найлепшым чынам абсталяваць. Звычайна вынікі і спосабы 
такой дзейнасці прынята называць матэрыяльнай культурай. 
Са сказанага вынікае, што матэрыяльная культура – гэта 
сукупнасць матэрыяльных каштоўнасцей, створаных ча-
лавецтвам у працэсе гістарычнай грамадска карыснай 
дзейнасці, прылады працы, жыллё, адзенне, ежа, транс-
партныя сродкі, культавыя і бытавыя рэчы, прадметы 
мастацтва і інш. Яна адлюстроўвае ўзровень вытворчых сіл 
і экалагічнага асваення прыроды чалавекам. 

Матэрыяльная культура вызначае ўзровень жыцця гра-
мадства, характар яго матэрыяльных патрэб і магчымасці іх 
задавальнення. Яна стварае аснову духоўнай культуры. 
Істотныя змены ў відах апошняй выклікаюцца фундамен-
тальнымі структурнымі пераўтварэннямі ў відах матэрыяль-
най культуры, трансфармацыяй цывілізацыі. 



 119 

Разнастайнасць чалавечай дзейнасці ўскладняе працэс вы-
вучэння матэрыяльнай культуры, вызначэнне яе фораў і катэ-

горый. У.Огбарна, напрыклад, да матэрыяльнай культуры ад-
носіць усе матэрыяльныя прадметы, а таксама вынаходніцт-
вы і змены ў развіцці тэхналогіі. Шэраг культуролагаў лічаць, 
што ў матэрыяльную культуру ўваходзяць: а) культура працы 
і матэрыяльнай вытворчасці; б) культура быту; в) культура 
топасу; г) культура адносін да ўласнага цела. 

Розныя азначэнні матэрыяльнай культуры, яе формаў 
можна патлумачыць тым, што яе вывучэннем займаюцца ар-
хеалогія, этналогія, гісторыя і іншыя навукі гуманітарнага 
профілю. 

Звычайна за аснову вызначэння формаў матэрыяльнай 
культуры бяруць наступныя прыметы: 1) здольнасць да сама-
стойнага перамяшчэння; 2) здольнасць захоўвацца; 3) нерухо-
масць; 4) прыродны жывы субстрат фактаў культуры; 5) тэх-
нагенны субстрат фактаў культуры; 6) неабходнасць у сацы-
яльных інстытутах для стварэння і існавання дадзенага віду 
культуры. 



 120 

 
Аналіз правіл і нормаў фарміравання і захоўвання матэ-

рыяльнай культуры дае падставу вылучыць восем яе катэго-
рый. 

 
Пароды жывёл 

Пароды жывёл утвараюць асобую 
катэгорыю матэрыяльнай культуры, 
таму што ў яе ўваходзяць не ўсе жы-
вёлы пэўнай пароды, а толькі яе 
носьбіты, г.зн. самкі і самцы, якія не-
абходны для таго, каб размнажаць і 
ўтвараць новыя пароды шляхам накі-
раванага адбору і скрыжавання з 
іншымі. Да гэтай катэгорыі адносяцца 
не толькі жывёлы гаспадарчага выка-
рыстання, але і дэкаратыўныя пароды 

розных жывёл. Дзікія ручныя жывёлы не адносяцца да матэ-
рыяльнай культуры, таму што не прайшлі працэс накіравана-
га скрыжавання. 

Працэс пераўтварэння дзікіх жывёл у дамашнія шляхам 
накіраванага адбору і скрыжавання суправаджаецца змянен-
нем іх знешнягя выгляду, генафонду і паводзін. Такім чынам, 
парода – гэта значная група сельскагаспадарчых жывёл адна-
го віду, якія маюць агульнае паходжанне і падобныя паміж 
сабой экстэр’ерам, канстытуцыяй, прадукцыйнасцю і іншымі 
каштоўнымі гаспадарчымі прыметамі, што перадаюцца па 

Змяненне пароды сіямскіх 
кошак пад уплывам чалавека 



 121 

спадчыне. Пароды жывёл ствараюцца ў выніку працяглай 
вытворчай дзейнасці чалавека шляхам адбору і скрыжавання. 

Паводле характару племянной работы пароды жывёл пад-
зяляюцца на заводскія і прымітыўныя; па прадукцыйнасці – 
на спецыялізаваныя (малочная і мясная буйная рагатая жывё-
ла, танкарунныя і смушкаваныя авечкі, верхавыя і рысістыя 
коні) і камбінаваныя (малочна-мясная буйная рагатая жывё-
ла, мясашэрсныя авечкі). 

Прымітыўныя пароды жывёл створаны ва ўмовах экс-
тэнсіўнай натуральнай гаспадаркі пры несвядомым штучным 
адборы, пад уплывам натуральнага адбору. Жывёлы гэтых 
парод добра прыстасаваны да мясцовых прыродных умоў, 
вынослівыя, але маюць невысокую прадукцыйнасць. Завод-
скія пароды жывёл створаны ва ўмовах інтэнсіўнай таварнай 
вытворчасці і высокага ўзроўню племянной работы, маюць 
высокую прадукцыйнасць і племянную каштоўнасць. 

Пачатковы этап вывядзення пароды – стварэнне пароднай 
групы, на аснове якой фарміруюцца лініі (групы жывёл, што 
паходзяць ад найлепшых родапачынальнікаў). У Беларусі 
праводзіцца планавая племянная работа. Асноўны метад па-
ляпшэння парод – чыстапароднае развядзенне. У Беларусі 
выведзена беларуская чорна-рабая парода свіней, беларускі 
ўнутрыпародны тып буйной белай пароды свіней, чырвоная 
беларуская пародная група буйной рагатай жывёлы, новы за-
водскі тып і тры лініі чорна-пярэстай пароды буйной рагатай 
жывёлы, беларуская запражная пародная група коней, лініі 
авечак парод прэкос і латвійскай цёмнагаловай, палепшаны 
многія тыпы пароды курэй, качак, гусей. 

 
Гатункі раслін 

Раслінаводства – адна з асноўных галін сельскай гаспа-
даркі, што займаецца вырошчваннем культурных раслін для 
вытворчасці раслінаводчай прадукцыі. Існуе больш за 20 ты-

сяч раслін, якія вырошчваюць і 
выкарыстоўваюць. Важнейшае гас-
падарчае значэнне маюць 640, з іх 
90 адносяцца да палявых культур. 
Колькасць гатункаў пастаянна 
ўзрастае адносна раскрыцця іх ка-
рысных якасцей і рэалізацыі гэтых 



 122 

якасцей у канкрэтных умовах клімату, глебы, а таксама зруч-
насці захавання і транспарціроўкі. У адрозненне ад парод 
жывёл расліны могуць захоўвацца ў насенні, у якім утрым-
ліваюцца ўсе якасці дарослай расліны. Захоўванне насення 
дазваляе збіраць калекцыі насення і захоўваць іх, сістэматы-
заваць, класіфікаваць, упарадкоўваць, кадыфікаваць, адным 
словам, весці ўсе віды дзейнасці, уласцівыя культурнай рабо-
це. 

Аснова раслінаводства і ўсёй сельскагаспадарчай 
вытворчасці – збожжавая гаспадарка. Пад збожжавымі 
культурамі занята больш за палову апрацаваных зямель све-
ту. Рэгіёны іх распаўсюджання прыкладна супадаюць з 
асноўнымі рэгіёнамі размяшчэння насельніцтва. Яго вядучыя 
вытворцы – Кітай (21,4 валавога збору), ЗША (16,6%) і Індыя 
(11,1%). Найважнейшыя збожжавыя культуры – пшаніца, рыс 
і кукуруза. Па плошчы пшаніца займае першае месца сярод 
сельскагаспадарчых культур. 

У Беларусі раслінаводства ў значнай ступені падначалена 
патрэбам жывёлагадоўлі. У краіне адбыліся значныя змены ў 
структуры пасеваў сельскагаспадарчых культур. Скарацілася 
доля збожжавых і зернебабовых культур. У складзе гэтай 
групы паменшылася ўдзельная вага жыта, ячменю, аўса; па-
вялічылася доля азімай і яравой пшаніцы. З тэхнічных куль-
тур павялічылася доля рапсу, паменшылася доля льну-даў-
гунцу, доля цукровых буракоў засталася нязменнай. Больш як 
у 2 разы павялічыліся пасевы агароднінных культур. Вырасла 
доля кармавых культур з-за павелічэння ўдзельнай вагі шмат-
гадовых і аднагадовых траў. 

Паколькі ў пералічаных відах раслін розныя суадносіны 
паміж насеннем і дарослымі раслінамі, культураўтваральныя 
функцыі могуць быць злучаны з распаўсюджваннем гатункаў 
у дадзенай мясцовасці. Гэтым займаюцца гадавальнікі і на-
сенняводчыя гаспадаркі разам з вопытнымі гаспадаркамі, якія 
ствараюць і ўдасканальваюць гатункі. У дадзеным выпадку 
яны таксама вядуць калектыўную працу і ў гэтай якасці 
з’яўляюцца ўстановамі культуры. 

 
Культура глебы 



 123 

Культура глебы лічыцца найбольш складаным і разбу-
ральным кампанентам матэрыяльнай культуры. Глеба – гэта 
паверхневы слой зямной сушы, які ўзнік у выніку ўздзеяння 
на горную (мацярынскую) пароду паветра, атмасферных 
ападкаў, сонечнага цяпла, жывых і мёртвых арганізмаў 

(раслінных, жывёльных і мікраарга-
нізмаў). Ад горных парод адрозні-
ваецца ўрадлівасцю – здольнасцю за-
бяспечваць расліны засваяльнымі па-
жыўнымі элементамі і вадой, даваць 
ураджай. Яна бесперапынна разві-
ваецца і зменьваецца, у тым ліку пад 
уплывам вытворчай дзейнасці чала-
века. 

 
Глеба апрацоўваецца з мэтай па-

вышэння яе ўрадлівасці. Для гэтага выкарыстоўваюцца 
механічная апрацоўка; угнаенне арганічнымі астаткамі раслін 
і адходаў жывёлагадоўлі, мікраэлементамі і хімічнымі 
ўгнаеннямі; правільная паслядоўнасць культывацыі на адным 
і тым жа ўчастку розных раслін; водны і паветраны рэжым 
глебы (меліярацыя, паліў і інш.). 

Дзякуючы культывацыі слой глебы павялічваецца ў аб’ё-
ме, жыццё ў ім актывізуецца, урадлівасць узрастае. Глеба, 
знаходзячыся на адным і тым жа месцы, паляпшаецца дзя-
куючы дзейнасці чалавека. У гэтым заключаецца культура 
глебы. 

Глебы класіфікуюцца па якасці, месцы размяшчэння і па 
іх вытворчай сіле. На тэрыторыі Беларусі выдзелены 11 ты-
паў глебы, якія дзеляцца на 44 падтыпы, вялікую колькасць 
родаў і відаў. Характэрныя для тэрыторыі Беларусі геа-
лагічнае мінулае, клімат, расліннасць, рэльеф абумовілі 
асаблівасці будовы яе глебавага покрыва. Асноўныя гле-
баўтваральныя пароды – тыповыя для зоны ледавіковай аку-
муляцыі. Яны маюць вельмі нізкую прыродную ўрадлівасць, 
таму ў нашай краіне вялікае значэнне набывае працэс акуль-
турвання глебы. 

 
Будынкі і збудаванні 



 124 

Будынкі і збудаванні з’яўляюцца найбольш відавочнымі 
элементамі матэрыяльнай культуры. Будынкамі называюць 
месцы знаходжання людзей з усёй разнастайнасцю іх 
заняткаў і быту. Да іх адносяць жытло, памяшканні для 
кіраўнічых дзеянняў, забаў, інфарма-
цыйнай і вучэбнай дзейнасці. 

Збудаванні – гэта памяшканні для 
вытворчасці, сістэмы воднай гаспа-
даркі, меліярацыі, масты, плаціны і 
г.д. Мяжа паміж будынкамі і збудаван-
нямі рухомая. Пэўны аб’ект можа быць 
адначасова і будынкам, і збудаваннем. 
Напрыклад, памяшканне тэатра – бу-
дынак, а механізм сцэны – збудаванне.  

Жытло першабытнага 
чалавека 

Так выглядала гарадзішча          
VII–VIII стст. у верхнім 
Падняпроўі 



 125 

Іх аб’ядноўвае тое, што яны з’яўляюц-
ца вынікам будаўнічай дзейнасці. 
Прадукцыя будаўніцтва – завершаныя 
і падрыхтаваныя да эксплуатацыі пра-
мысловыя і сельскагаспадарчыя прад-
прыемствы, інжынерныя і транспарт-
ныя камунікацыі, жылыя дамы, гра-
мадскія і іншыя будынкі. Як галіна 
эканомікі будаўніцтва – аснова памна-
жэння нацыянальнага багацця. 

Будаўніцтва найбольш развіта ў 
ЗША, ФРГ, Вялікабрытаніі, Японіі і 
іншых краінах, дзе на долю будаўніц-
тва прыпадае 8-16% валавога ўнутра-
нага прадукту і 4-9% агульнай коль-
касці работнікаў, занятых у вытвор-
часці. 

Будаўнічыя работы ў Беларусі 
ажыццяўляюць арганізацыі і прад-
прыемствы Міністэрства архітэктуры і 
будаўніцтва, канцэрнаў “Мінскбуд”, 
“Белпаліўгаз”, спецыяльныя трэсты 
“Белэнергабуд”, “Белтрансбуд”, “Бел-
сувязьбуд” і інш. У іх складзе каля 
200 аб’яднанняў, трэстаў, акцыянер-
ных таварыстваў, якія аб’ядноўваюць 
995 падрадных будаўніча-мантажных 
арганізацый і 234 рамонтна-будаўні-
чыя арганізацыі. Дзейнічаюць больш 
за 2 тысячы малых будаўнічых прад-
прыемстваў і кааператываў рознай 
формы ўласнасці, у тым ліку прыват-
ныя. 

Культура будынкаў і збудаванняў, 
таксама як і глебы, уяўляе сабой неру-
хомасць, якая не павінна разбурацца ў 
яе функцыянальных якасцях. Гэта азна-
чае, што культура будынкаў і збуда-
ванняў заключаецца ў падтрыманні і 
пастаянным удасканаленні іх карысных 

 
Так выглядаў Полацк 
у XII–XIII стст. 

Так выглядаў замак у 
Навагрудку ў пачатку 
XVI ст. 

Нясвіжскі касцёл Божа-
га цела, пабудаваны ў 
1584-93 гг. Найбольш 
ранні помнік архітэк-
туры барока ў Беларусі 

Будынак грамадскага схо-
ду ў Мінску 

Прывакзальная плошча ў 
Мінску 



 126 

функцый. 
У нашай краіне ўлады, асабліва мяс-

цовыя, назіраюць за падтрыманнем і 
развіццём гэтай культуры. У Беларусі 
пад кантролем дзяржавы знаходзяцца 
1470 нерухомых гісторыка-культурных 
помнікаў.  

 

 
 

 
Шляхі зносін і сродкі транспарту 

Шляхі зносін і сродкі транспарту адносяцца да катэгорыі 
матэрыяльнай культуры. Яна, як і культура будынкаў і збуда-
ванняў, ствараецца шляхам удасканалення функцый. Гэта з 
аднаго боку, а з другора, транспарт як культура рухомасці 
дапамагае стварэнню калекцый для музейнага захавання. Пад 
транспартам разумеецца галіна вытворчасці, якая ажыц-
цяўляе перавозкі грузаў і пасажыраў. Адрозніваюць транс-
парт наземны (аўтамабільны, трубаправодны, чыгуначны), 
водны (марскі, рачны), паветраны. 

Прымітыўнымі сродкамі транспарту (павозкі, веславыя 
судны, уючныя жывёліны і інш.) карысталіся яшчэ ў стара-
жытныя часы. Транспарт агульнага карыстання вылучыўся ў 
асобную галіну вытворчасці ў перыяд прамысловага перава-
роту ў Заходняй Еўропе (1860-я гг.). 

У Беларусі першая чыгунка, якая звязала Парэчча з Грод-
на (участак дарогі Пецярбург – Варшава), здадзена ў 1862 г., 
у 1866 г. пачаўся рух на ўчастку Бігосава-Віцебск (Дынабург-
ска-Віцебская чыгунка), у 1874 г. – на участку Вілейка – Го-
мель (Лібава-Роменская чыгунка) і інш. У 1913 г. пра-
цягласць чыгункі складала 3,8 тыс. км, аўтамабільных дарог – 

Палац Рэспублікі. 
Другая палавіна XX ст. 

Гістарычны цэнтр Мінска 



 127 

3,5 тыс. км. Першая транспартная 
авіялінія Мінск – Глуск – Парычы – 
Мазыр пачала дзейнічаць у 1933 г. 
Развіццё трубаправоднага транспарту 
пачалося з 1960 г., калі ўведзены ў 
дзеянне газаправод Дашава – Мінск. 
Сёння транспартная сістэма 

Беларусі складаецца з 5533 км чыгу-
начных ліній агульнага карыстання, у 
тым ліку 894 электрыфікаваных, 74,4 
тыс. км аўтамабільных дарог (66,3 
тыс. км з цвёрдым пакрыццём), 99,1 
км трамвайных, 466,6 км тралейбус-
ных, 23,7 метрапалітэнных ліній, 6,7 
тыс. км магістральных газаправодаў, 
2,9 тыс. км нафтаправодаў, 1,2 тыс. км 
нафтапрадуктаводаў, сотні тэхнічна 
аснашчаных чыгуначных станцый, 
аўтавакзалаў і інш. 

Такім чынам, шляхі зносін і транс-
партныя сродкі ў дадзенай катэгорыі 
матэрыяльнай культуры адрозніваюц-
ца асяроддзем, у якім сродкі транспар-
ту перамяшчаюцца, перамяшчаюць 
людзей і грузы. Кірункі і маршрутныя 
лініі абумоўлены асяроддзем, тэхніч-
ным выкарыстаннем гэтага асяроддзя і 
неабходнасцю камунікацый паміж ро-
знымі мясцовасцямі.  

Разбурэнне шляхоў зносін і транс-
партнай сеткі па эканамічных, палі-
тычных ці іншых прычынах з’яўляец-
ца вандалізмам, таму што гэта пры-

водзіць да затухання культуратворчасці ва ўсіх галінах матэ-
рыяльнай і духоўнай культуры. 
роддзя  і неабходнасцю камунікацый паміж рознымі мясцо-
васцямі. 

Разбурэнне шляхоў зносін і транспартнай сеткі па эка-
намічных палітычных ці іншых прычынах з'яўляецца ван-

 
Конка 

Парусны транспарт 

Пагрузка 120-тоннага 
БелАЗа 

Аўтобус Мінскага 
Аўтазавода 



 128 

далізмам, таму што гэта прыводзіць да затухання культура-
творчасці ва ўсіх галінах матэрыяльнай і духоўнай культуры. 

 
Інструменты, прыстасаванні 

і абсталяванне 
Інструменты, прыстасаванні і абсталяванне, з’яўляючыся 

катэгорыяй матэрыяльнай культуры, забяспечваюць усе віды 
фізічнай і разумовай працы. Яны ўяўляюць сабой рухомую 
маёмасць і адрозніваюцца ў залежнасці ад таго, які род дзей-
насці яны абслугоўваюць. Інструментамі прынята назы-

ваць прылады працы чалавека або выканаўчыя 
механізмы машыны. Адрозніваюць інструменты 
ручныя (долата, малаток, зубіла і інш.), станочныя 

(разцы, фрэзы і інш.) і механізаваныя з электрычным, гідраў-
лічным або пнеўматычным прывадам (т. зв. ручныя машыны 
— свідравальныя, шліфавальныя, рубільныя, апіловачныя, 
кляпальныя, шабравальныя і інш.). 

Розніца паміж інструментамі, прыстасаваннямі 
і абсталяваннем заключаецца ў тым, што 
інструментам непасрэдна ўздзейнічаюць на ап-
рацоўваемы матэрыял, прыстасаванні служаць 

дадаткам да інструмента, што дазваляе дзейнічаць ім з 
большай дакладнасцю. 

Словам “абсталяванне” прынята называць комплексы 
інструментаў і прыстасаванняў, якія размешчаны ў ад-

ным месцы працы або быту. Напрыклад, сучас-
ны офіс прадугледжвае абсталяванне, якое скла-

даецца з месца захавання і ўпарадкавання дакументаў, зні-
шчэння непатрэбнай паперы, прылад для пісьма і ўзнаўлення 
напісаных тэкстаў, канцылярскіх прылад і інш. 

Усе створаныя чалавекам інструменты, прыстасаванні, а 
часам і абсталяванне належаць музейнаму захаванню ў вы-
глядзе ўзораў, якое складае культуру. Усе гэтыя рэчы ат-

рымліваюць сістэматызацыю, 
класіфікацыю і кадыфікацыю ў за-
лежнасці ад кірунку музея, тыпу яго 

калекцыі. Абсталяванне захоўваецца як культурная каш-
тоўнасць у тым памяшканні, дзе яно было сабрана і 
дзейнічала. Чым багацей калекцыя музеяў і музейных будын-
каў, тым зручней карыстацца звесткамі аб тэхнічнай культу-

Інструмент электрыка 

Садовы інструмент 
Прыствсаванне 

Інструмент аўтаслесара 

Інструмент дамашняга 
майстра 

Электраінструмент 



 129 

ры. 
 

Сувязь і сродкі сувязі 
Сувязь і сродкі сувязі з’яўляюцца галіной матэрыяльнай 

культуры, якая забяспечвае перадачу і прыём інфармацыі 
рознымі тэхнічнымі сродкамі. Яна лічыцца часткай вытвор-
чай і сацыяльнай інфраструктуры грамадства, прызначана 
для задавальнення патрэб насельніцтва, органаў дзяржаўнага 
кіравання і суб’ектаў гаспадарання ў паслугах сувязі. Уклю-

чае пошту, тэлеграф, радыё і тэлевізійную сувязь, 
тэлефонныя і спадарожнікавыя радыётэлефонныя 

сістэмы. 
У старажытнасці сувязь ажыццяўлялася праз пасланцоў 

(конных і пешых), якія перадавалі паведамленні вусна, а так-
сама перадачай умоўных светлавых сігналаў. З 
узнікненнем пісьменнасці пачала складвацца пашто-

вая сувязь. З пачатку ХІХ ст. пачала стварацца правадная, а 
пазней бесправадная сувязь. 

У Беларусі першая тэлеграфная лінія Мінск—Бабруйск 

пачала працаваць у 1859 г. У 1896 г. у 
Мінску пабудавана тэлефонная стан-

цыя на 100 нумароў, у пачатку ХХ ст. тэлефонныя станцыі 
мелі 16 гарадоў Беларусі, працавалі каля 400 прадпрыемстваў 
пошты і тэлеграфа. У цяперашні час шырока ўкараняюцца 
электронныя і лічбавыя аўтаматызаваныя тэлефонныя стан-

цыі, комплекс станцый спада-

рожнікавай сувязі. Насельніцтва, 
прадпрыемствы і ўстановы Беларусі абслугоўваюць 118 
гарадскіх і раённых вузлоў і 3883 аддзяленні сувязі. 

У структуры сувязі разам з традыцыйнымі відамі актыўна 
ўкараняюцца радыёсувязь і перадача даных, уведзена 

міжнародная тэлеграфная станцыя 

“Тэлекс”, пашыраецца сетка электроннай пошты. Укаранёны 
аўтаматызаваныя сістэмы апрацоўкі інфармацыі і падрых-

Афінскі ганец. V век да н.э. 

Конны пасланец. ХV ст. 

Вежа антычнага 
тэлеграфа 

Тэлефонны апарат. ХІХ ст. 

Сучасны офіс з абсталя-
ваннем для работы з элек-
троннай поштай 

Радыётэлефон. ХХ ст. 

Мабільны тэлефон з кмп’ютэ-
рам – смартфон Мабільны тэлефон. ХХІ ст. 

Тэлебашня ў Мінску 



 130 

тоўкі суправаджальнай дакументацыі па міжнароднай пошце 
і інш. Створана сучасная лічбавая інфраструктура электрасу-
вязі верхняга ўзроўню. 

Такім чынам, у галіне сувязі выкарыстоўваюцца ўсе віды 
матэрыяльнай культуры, акрамя культуры глебы і гатункаў 
насення. Сувязь як матэрыяльная культура фарміруе право-
дзячыя лініі інтэлектуальнай дзейнасці. 

 
Тэхналогія 

Тэхналогія лічыцца працоўным мастацтвам ва ўсіх галінах 
дзейнасці. Яна ўяўляе сабой сукупнасць прыёмаў і спосабаў 
перапрацоўкі сыравіны, матэрыялаў і паўфабрыкатаў, вырабу 
прадукцыі ў розных галінах вытворчасці. Культура ў тэхна-
логіях выражаецца ва ўсіх відах матэрыяльнай культуры і за-
хоўваецца адпаведна іх матэрыяльнай прыродзе, г.зн. як іх 
функцыянальная бесперапыннасць, як калекцыя, як сетка 
культуры, як арганізацыя. Але галоўнай прыметай тэхна-
лагічнай культуры з’яўляецца адукацыя, якая сістэматызуе, 

кадыфікуе ўсе віды працоўнага мастацтва. З 
дапамогай ведаў і рэгулятываў ажыц-
цяўляецца чалавечая дзейнасць. Гэта яе 

сэнсавы інфармацыйны, зместавы бок. Як і ва ўсіх галінах 
культуры, у ёй маецца таксама і матэрыяльны бок — знакавы 
матэрыял, у якім кадзіруюцца, аб’ектывіруюцца яе сэнсы. 

Сучасная тэхналагічная культура складаецца з трох ас-
ноўных кампанентаў — тэхнікі, навукі і інжынерыі. Яна мае 
утылітарны характар, у адносінах да духоўнай культуры 
адыгрывае падначаленую, службовую ролю. Мэты развіцця 
навукі і тэхнікі абумоўліваюцца патрэбнасцямі развіцця ду-
хоўнай культуры. Выконваючы службовую ролю ў адносінах 
да іншых галін культуры, тэхналагічная культура з’яўляецца 
ўсеагульнай і абавязковай умовай усякай культурнай дзей-
насці. Існуюць пэўныя тэхналогіі, па якіх будуецца работа 
мастака, архітэктара, акцёра, рэжысёра, юрыста і палітыка. 

Тэхналагічная культура ХХ ст. поўнасцю рацыянальная, 
яна абапіраецца на рацыянальнае мысленне. Аналіз вышэйа-
значаных катэгорый матэрыяльнай культуры дае нам падста-
ву для вызначэння яе як культуры, што ўключае ў сябе прад-
меты, з’явы, працэсы, якія выконваюць адначасова сацыяль-
на-вытворчую, сацыяльна-бытавую, спажывецкую, 

Тэхналагічны працэс праектавання ве-
лікагрузных самазвалаў на Беларускім 
аўтамабільным заводзе 



 131 

інфармацыйную, знакава-сімвалічную, эстэтычную і мен-
тальную функцыі. 

 
Заданні 

1. Вылучыце з вучэбнага дапаможніка Т.І.Шамякінай 
“Міфалогія Беларусі” інфармацыю аб касмалагічных міфах і 
аформіце іх у сціслы гіпертэкст, які б мог быць уведзены ў 
камп’ютэрны дапаможнік. 

2. Падрыхтуйце электронную інфармацыю аб рэлігійных 
канфесіях і рэлігійных абшчынах у Беларусі. 

3. Падбярыце выявы мастацкіх твораў першабытнай куль-
туры, знойдзеных на тэрыторыі Беларусі, і прапануйце іх для 
ўвядзення ў дапаможнік. 

4. Выберыце з Полацкага сшытка (зборнік бытавой музыкі 
ананімніх аўтараў XVII ст.) некалькі мелодый і прапануйце іх 
для ўключэння ў дадзеную камп’ютэрную праграму. 

5. Падбярыце выявы архітэктурных помнікаў на тэрыто-
рыі Беларусі, пабудаваных у стылі барока, і прапануйце іх 
для ўключэння ў электронны падручнік. 

6. Падрыхтуйце мультымедыйную прэзентацыю творчасці 
беларускага мастака Н.Ю.Сільвановіча і сучаснага творцы 
М.Купавы. 

7. Стварыце мультымедыйны прадукт аб слуцкіх паясах, 
карэліцкіх шпалерах і ўрэцка-налібоцкім шкле. 

8. Пазнаёмцеся з сайтам Беларускага нацыянальнага тэат-
ра імя Я.Купалы і падрыхтуйце аб ім інфармацыю. 

Літаратура 
1. Белый, А. Смысл искусства / А.Белый // Символизм как 

миропонимание / А.Белый.— М.: Республика, 1994. 
2. Вебер, М. Социология религии / М.Вебер // Избранное. 

Образ общества.— М.: Юристъ, 1994. 
3. Гуревич, П.С. Культурология: учебник для студентов 

высш. учеб. заведений / П.С.Гуревич; ред. А.Г.Гридчина.— 3-
е изд., перераб. и доп.— М.: Гардарики, 2003.—280 с. 

4. Крукоўскі, М.І. Філасофія культуры: уводзіны ў тэарэ-
тычную культуралогію: вучэб. дапам. для студ. гуманітар. 
спец. выш. навуч. устаноў / М.І.Крукоўскі.— Мн.: 
Універсітэцкае, 2000.— 192 с. 



 132 

5. Мамардашвили, М. Философия и свобода / 
М.Мамардашвили // Как я понимаю философию.— М.: Изд. 
группа “Прогресс”: Культура, 1992. 

6. Платонова, Э.Е. Конспект лекций по культурологии / 
Э.Е.Платонова.— М.: Айрис-пресс, 2003.— 304 с. 

7. Розанов, В. Место христианства в истории / В.Розанов // 
Религия. Философия. Культура.— М.: Республика, 1992. 

8. Сахута, Я.М. Народнае мастацтва Беларусі / 
Я.М.Сахута.— Мн.: БелЭн, 1997.— 287с. 

 



 133 

3. ФУНКЦЫІ КУЛЬТУРЫ  
 

3.1. Вызначэнне зместу паняцця “функцыя” 
Паняцце “функцыя” з’яўляецца адным з асноўных у катэ-

гарыяльным апараце сацыяльна-гуманітарных навук. Дак-
ладнае вызначэнне катэгорый навукі дае магчымасць ства-
рыць яе трывалы падмурак. З іх дапамогай выяўляюць зна-
чэнне, ролю аб’ектаў рэчаіснасці, выконваемыя абавязкі, мэ-
ты і прызначэнне асобных працэсаў і элементаў дзеючых 
сістэм. У змесце разглядаемага паняцця спецыялісты бачаць 
тое агульнае, што ўласціва роднасным сацыяльным сістэмам, 
і тыя асаблівасці, якія дазваляюць дыферэнцыраваць іх. 

Тэрмін “функцыя” (ад лац. functio — выкананне) мнага-
значны. У даведачных і энцыклапедычных выданнях, як 
правіла, указваюцца тры яго значэнні: 

1. Дзейнасць, абавязак, работа; знешняе праяўленне 
ўласцівасцей якіх-небудзь аб’ектаў у дадзенай сістэме ад-
носін. 

2. Роля, якую выконвае пэўны сацыяльны інстытут ці 
працэс адносна сацыяльнай сістэмы ўвогуле (напрыклад, 
функцыі дзяржавы, сям’і, мастацтва адносна грамадства), а 
таксама залежнасць, якая назіраецца паміж рознымі кампа-
нентамі адзінага сацыяльнага працэсу, калі змены адной 
часткі сістэмы вытворныя ад змен у іншай яе частцы. 

3. Адпаведнасць паміж пераменнымі велічынямі, дзякую-
чы чаму кожнаму значэнню адной велічыны Х адпавядае зна-
чэнне другой велічыны Y. 

У розных галінах ведаў выкарыстоўваецца, як правіла, ад-
но ці ўсе названыя значэнні. У культуралогіі прынята гава-
рыць, з аднаго боку, аб функцыі якога-небудзь элемента 
культуры, а з другога — аб культуры як сацыяльнай з’яве ў 
цэлым. 

На падставе гэтага пад функцыяй культуры разумеюць 
прызначэнне або значэнне, ролю, якую пэўная культура вы-
конвае ў жыццядзейнасці ўсяго грамадства і яго асобных 
індывідаў. 

Тэорыю функцый распрацаваў Э.Касірэр, які лічыў, што 
пазнанне накіравана на вывучэнне функцый, аб’ектаў (узае-
маадносін і залежнасцей паміж імі), а не на выяўленне суб-
станцыі ізаляваных аб’ектаў. Асаблівую ролю паняцце 



 134 

“функцыя” адыгрывае ў сістэмным падыходзе, дзе яно вы-
ступае ў цеснай сувязі з паняццем структуры. 

Культуролагі па-рознаму выдзяляюць, класіфікуюць і 
апісваюць сацыяльныя функцыі культуры. Намі за аснову 
вызначэння функцый узята роля, якую выконвае культура ў 
адносінах да грамадства, дзяржавы, сям’і, сацыяльных груп і 
асобы чалавека. 

Такім чынам, культура не толькі ўяўляе сабой сістэмную 
цэласнасць. Яна таксама выступае ў любым грамадстве як 
сістэматворны пачатак і выконвае мноства функцый. Культу-
ра і яе з’явы рэдыкуюцца і тлумачацца на аснове структурна-
функцыянальных уяўленняў. Структурна-функцыянальны 
аналіз дазваляе нам вылучыць шэраг функцый, якія выконвае 
культура як адзінае цэлае, прадстаўленае часткай 
аўтаномных, а часткай узгодненых паміж сабой інстытутаў. 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

3.2. Адаптыўная функцыя 
Культура забяспечвае адаптацыю чалавека да навакольна-

га асяроддзя. Слова “адаптацыя” азначае прыстасаванне. 
Кожны від жывых істот адаптуецца да асяродку свайго 
існавання. Але адаптацыя чалавека праходзіць інакш. У пры-
родзе жывыя арганізмы прыстасоўваюцца да асяроддзя, г.зн. 
змяняюцца ў адпаведнасці з дадзенымі ўмовамі свайго 
існавання. Чалавек жа прыстасоўвае асяроддзе да сябе, змя-
няе яго ў адпаведнасці са сваімі патрэбамі. На працягу ўсёй 
гісторыі чалавецтва людзям даводзілася абараняцца: ад хола-
ду і спёкі, дажджу і снегу, ветру і пылу, ад мноства небяс-
печных ворагаў. Развіццё культуры дало людзям абарону, 
якой не надзяліла іх прырода: магчымасць ствараць і выка-



 135 

рыстоўваць адзенне, жыллё, зброю, лекі, разнастайныя пра-
дукты харчавання. Біялагічная незавершанасць, непрыстаса-
ванасць роду чалавечага да вызначанай экалагічнай нішы 
абярнулася здольнасцю засвойваць любыя прыродныя ўмовы 
не за кошт змен біялагічных відавых прымет, а шляхам 
фарміравання “абароннага слою” штучных умоў існавання. 
Чалавек застаецца тым жа самым у розных прыродных умо-
вах, але ўзнікае разнастайнасць яго “абаронных слаёў” — 
формаў культуры. Асаблівасці культуры абумоўлены пры-
роднымі ўмовамі жыцця этнасу.  

Многія культурныя традыцыі маюць пад сабой рацыя-
нальную абумоўленасць, звязаную з якім-небудзь карысным 
прыстасавальніцкім эфектам. 

Развіццё культуры з цягам часу ўсё больш забяспечвае 
людзям бяспеку і камфорт: узрастае эфектыўнасць працы, 
вынаходзіцца маса рэчаў, сродкаў, з дапамогай якіх можна 
палегчыць і палепшыць жыццё і інш. Перамагаюцца хваробы, 
якія абвяргалі людзей на пакуты і смерць: чума, воспа, хале-
ра, сухоты і інш. Усё гэта вядзе да павелічэння працягласці 
жыцця і росту насельніцтва Зямлі. Аднак разам з тым куль-
турная эвалюцыя нараджае новыя пагрозы для чалавецтва. 
Чым вышэй становіцца абароненасць людзей ад прыроднай 
небяспекі, тым ясней выяўляецца, што галоўным ворагам ча-
лавека з’яўляецца… ён сам. Войны, рэлігійныя разлады, 
зверствы і гвалт, злачынствы над нявіннымі ахвярамі — гэта 
абаротны бок культурнага прагрэсу. 

Памяншаючы залежнасць ад сіл прыроды, людзі трапля-
юць у залежнасць ад сіл культуры. Таму будучыня чалавец-
тва цалкам вызначаецца тым, як і ў якім кірунку будзе яно 
развіваць сваю культуру. 

Чалавеку ў працэсе жыццядзейнасці даводзіцца прыста-
соўвацца не толькі да змен навакольнага асяроддзя. Ён вы-
мушаны праходзіць праз сацыяльную адаптацыю, г.зн. узае-
мадзейнічаць з сацыяльным асяроддзем. Сацыяльная адапта-
цыя характарызуецца прыстасаваннем да новых умоў жыцця, 
выпрацоўкай і актуалізацыяй такіх якасцей, што забяспечва-
юць выжыванне, зменай фактараў асяроддзя для найбольш 
поўнага авалодання імі, пераглядам уласных дамаганняў і са-
маацэнак рэальных умоў і суб’ектыўных магчымасцей, пе-



 136 

раадоленнем існуючых стэрэатыпаў, звычак, інерцыі мыс-
лення.  

Адаптацыя цесна звязана з асваеннем і прыняццем 
(інтэрыярызацыяй) індывідам нормаў і каштоўнасцей таго 
грамадства, да якога ён належыць, у працэсе сацыялізацыі. 

Чалавек здольны не толькі прыстасоўвацца, але і актыўна 
ўздзейнічаць на новыя ўмовы і абставіны, кантраляваць і рэ-
гуляваць іх з дапамогай культуры. З гэтай мэтай чалавеку 
патрэбна прыстасавацца да патрабаванняў канкрэтнай куль-
туры, усяго грамадства. Адным з найбольш важных момантаў 
адаптацыі з’яўляецца ўзгадненне ўласных поглядаў, стэрэа-
тыпаў паводзін з рэальнымі магчымасцямі навакольнага 
фізічнага і культурнага асяроддзя. Адаптацыя па сваім змесце 
падобная да сацыялізацыі, аднак калі апошняя працягваецца 
практычна ўсё жыццё, то адаптацыя можа мець лакальны 
маштаб і адбывацца ў кароткія тэрміны. 

 
3.3. Інфармацыйная функцыя 

Культура ўяўляе сабой асаблівы тып інфармацыйнага 
працэсу, якога не ведае прырода. Інфармацыя з’яўляецца 
вынікам біялагічнай і сацыяльнай жыццядзейнасці чалавека, 
асноўнай крыніцай яго ведаў аб рэчаіснасці. 

Адзінства біялагічнага і сацыяльнага ў чалавеку абу-
моўлівае асаблівасці яго інфармацыйных патрэбнасцей, якія 
адпаведна існуюць на двух узроўнях: біялагічным і сацыяль-
ным. 

Біялагічныя інфармацыйныя патрэбнасці — гэта ар-
ганічныя (біягенныя) патрэбы любых жывых істот у паступ-
ленні сенсорнай інфармацыі. Каб захаваць сябе як від, чала-
веку неабходна мець і задавальняць патрэбнасць у кантакце з 
сабе падобнымі, з навакольным асяроддзем. Гэта забяспечвае 
паступленне ў мозг раздражняльнікаў, якія стымулююць і за-
бяспечваюць паўнацэнную яго работу. 

На біялагічным узроўні ўзнікае таксама патрэбнасць ары-
ентацыі ў навакольным асяроддзі. Задавальняючы яе, чала-
век, будучы істотай біялагічнай, выбірае пэўны тып паводзін, 
які забяспечвае яго паспяховую жыццядзейнасць, зберагае 
яго як від. Чалавек таксама мае патрэбнасць у перайманні, 
імітаванні паводзін іншай, сабе падобнай асобы. Гэта спрыяе 



 137 

перадачы назапашанага вопыту, выпрацоўцы эканамічнага 
рэжыму жыццядзейнасці. 

Сацыяльная прыналежнасць чалавека абумоўлівае сацы-
ялізацыю ўсіх вышэйпералічаных інфармацыйных патрэб-
насцей і іх праяўленне ў наступных аспектах: патрэбнасць 
быць інфармаваным; патрэбнасць у сацыяльнай арыентацыі; 
патрэбнасць у сацыяльнай ідэнтыфікацыі. Задавальненне іх 
спрыяе псіхалагічнаму камфорту асобы, яе ўпэўненасці, вы-
працоўцы адпаведных, прынятых у грамадстве паводзін, вы-
значэнню сябе як асобы, знаходжанню свайго асабістага мес-
ца ў соцыуме, пэўнай прафесійнай, дэмаграфічнай, грамад-
скай, палітычнай і іншых групах. 

Інфармацыйныя патрэбнасці асобы дынамічныя і бязмеж-
ныя. Яны фарміруюцца і мяняюцца разам з інфармацыйнымі 
працэсамі ў грамадстве, змяненнем інфармацыйнага патэн-
цыялу соцыуму і ўзроўнем асабістага інфармацыйнага вопы-
ту. 

На фарміраванне інфармацыйных патрэбнасцей чалавека, 
безумоўна, уплываюць спецыфіка яго прафесійнай дзейнасці, 
месца, якое ён займае ў грамадскім раздзяленні працы, сацы-
яльная роля, якую ён выконвае, назапашаны ўласны вопыт у 
той або іншай сферы грамадскай практыкі. Прычым на 
пэўных этапах жыцця чалавека гэтыя фактары становяцца 
дамінуючымі. 

Інфармацыйная патрэбнасць — гэта асэнсаваная або не 
асэнсаваная суб’ектам неабходнасць у атрыманні пэўных зве-
стак аб рэчаіснасці. Яна фарміруецца на аснове патрэбнасна-
га стану суб’екта, які ў працэсе дзейнасці стварае ідэальную 
мадэль гэтай дзейнасці, сутыкаецца з недахопам інфармацыі. 
Немагчымасць стварэння закончанай мадэлі прыводзіць да 
стварэння патрэбнаснага стану. Вызначэнне характару неаб-
ходнай інфармацыі садзейнічае напаўненню патрэбнаснага 
стану канкрэтным зместам і пераўтварэнню яго ў 
інфармацыйную патрэбнасць. 

З узнікненнем культуры у людзей з’явілася асобая, 
“надбіялагічная” форма захавання і перадачы інфармацыі, 
якая адсутнічае ў жывёл. Дзякуючы культуры ў грамадстве 
робіцца магчымым тое, што немагчыма ў жывёльным свеце, 
— гістарычнае назапашванне і памнажэнне інфармацыі, што 
знаходзіцца ў карыстанні чалавека як радавой істоты. 



 138 

Можна сказаць, што культура — гэта сацыяльная 
інфармацыя, якая захоўваецца і назапашваецца ў грамадстве з 
дапамогай ствараемых людзьмі знакавых сродкаў. 

Інфармацыя, ствараемая, захоўваемая і распаўсюджваемая 
ў соцыуме, надзвычай разнастайная па знакавай прыродзе, 
спосабах успрымання, сродках фіксацыі і ўзнаўлення. Яна 
мае форму і змест. Змест адлюстроўвае асаблівасці фрагмен-
таў рэчаіснасці, на якія накіравана пазнавальная дзейнасць 
суб’екта. Форма адпавядае псіхафізічным асаблівасцям яе 
трансляцыі і ўспрымання. Змястоўныя і фармальныя характа-
рыстыкі інфармацыі вельмі разнастайныя. 

У сучасным грамадстве ўзрастае попыт на інфармацыю аб 
культуры. Каб задаволіць патрэбнасці людзей у інфармацыі, 
неабходна выкарыстоўваць новыя інфармацыйныя тэхналогіі, 
заснаваныя на шырокім ужыванні камп’ютэрнай тэхнікі. 

Камп’ютэрызацыя асноўных сфер чалавечай дзейнасці 
апошняй чвэрці ХХ ст. разам з выключна важкімі дасягнен-
нямі ў сферы стварэння, распаўсюджвання, пошуку 
інфармацыі прывяла да пранікнення інфармацыйных тэхна-
логій практычна ва ўсе віды культурнай дзейнасці. Дзякуючы 
дасягненням у галіне штучнага інтэлекту пашырыліся маг-
чымасці інтэлектуальных сістэм інфармацыйнай падтрымкі 
разнастайных творчых працэсаў. У выніку інфармацыйныя 
тэхналогіі атрымалі значнае развіццё ў сферах творчай дзей-
насці чалавека. 

Інфарматызацыя як глабальны працэс садзейнічае 
з’яўленню не толькі новых інфармацыйных тэхналогій і іх 
пранікненню ў разнастайныя сферы дзейнасці чалавека, але 
патрабуе і змен у сацыяльных і культурных формах і працэ-
сах у грамадстве. 

Якасна новы ўзровень вытворчасці, перапрацоўкі і рас-
паўсюджання інфармацыі прывёў да ўтварэння 
інфармацыйнага грамадства. 

Асноўнымі рысамі інфармацыйнага грамадства 
з’яўляюцца: 

— пераўтварэнне дзейнасці сродкаў масавай інфармацыі 
на аснове тэхналагічнага спалучэння з камп’ютэрнымі сет-
камі; 

— роўныя магчымасці доступу і хуткага атрымання 
поўнай і дакладнай інфармацыі любога віду і прызначэння; 



 139 

— роўныя магчымасці аператыўнай камунікацыі паміж 
асобамі, установамі незалежна ад іх дзяржаўнай прыналеж-
насці і тэрытарыяльнага месцазнаходжання; 

— стварэнне і развіццё новых формаў дзейнасці на аснове 
інфармацыйных тэхналогій, у тым ліку ў сферы творчасці, 
выхавання, адукацыі. 

 
Інфармацыя падзяляецца на наступныя віды: 
• масавыя, прызначаныя для грамадства ў цэлым незалеж-

на ад дзялення яго на розныя сацыяльныя групы. Гэта 
інфармацыя ўяўляе сукупнасць звестак, даступных кожнаму 
члену грамадства, збіраецца і распаўсюджваецца па 
афіцыйных каналах, сродках масавай інфармацыі; 

• групавыя, арыентаваныя на пэўную мэтавую сацыяль-
ную (узроставую, прафесійную, палітычную і інш.) групу з 
аднароднымі інфармацыйнымі патрэбнасцямі; 

• асобасныя, разлічаныя на канкрэтнага чалавека і перада-
ваемыя пры міжасобасных зносінах. 

Духоўная культура выкарыстоўвае разнастайную інфар-
мацыю, якая адрозніваецца асаблівасцямі ўспрымання яе 
індывідамі. Вылучаюць гукавую, візуальную, аўдыяльную, 
аўдыёвізуальную, тактыльную, смакавую і інш. 



 140 

У залежнасці ад выкарыстання выразных сродкаў вылуча-
ецца інфармацыя, выражаная пры дапамозе мімікі, руху, жэс-
таў; гукаў (членараздзельных і нечленараздзельных); у 
фіксаванай знакавай форме (пісьмо, малюнкі, графікі, чарця-
жы); у рэчавай форме (будынкі, прылады працы, прадметы 
спажывання). 

Па спосабе адлюстравання ў свядомасці чалавека 
інфармацыя бывае лагічнай (вынік аб’ектывізаванага, пасля-
доўнага і заканамернага адлюстравання рэчаіснасці); эстэ-
тычнай (вынік суб’ектыўнага, вобразна-асацыятыўнага адлю-
стравання рэчаіснасці). 

Такім чынам, можна канстатаваць, што інфармацыя аб 
культуры мае складаную, слаба фармалізаваную і амаль не 
абмежаваную па аб’ёме структуру.  

Таксама значная разнастайнасць тэхналогій фіксацыі, 
большасць з якіх мае унікальную многаўзроўневую структу-
ру, адлюстроўвае асаблівасці інфармацыі аб культуры. Гэты 
від інфармацыі вызначаецца (у параўнанні з інфармацыяй 
іншых галін) найбольшым аб’ёмам; найвышэйшай скла-
данасцю і многаўзроўневасцю; шматлікасцю структурных 
сувязей як унутрырадавога, так і знешняга характару; найвы-
шэйшай дынамікай. 

Станаўленне інфармацыйнага грамадства ўносіць 
істотныя змены ў формы і спосабы яго ўзаемадзеяння з куль-
турай. Асаблівае месца культуры ў агульнай структуры 
інфармацыйнага грамадства вызначаецца тым, што, з аднаго 
боку, інфармацыя мае самы шырокі арэал спажывання, з дру-
гога боку, гэта інфармацыя прызначана для любой асобы без 
абмежаванняў. Таму месца інфармацыі ў глабальных 
інфармацыйных структурах павінна быць вельмі значным. 
Ступень гэтай значнасці істотна ўплывае на ацэнку культур-
нага і творчага ўзроўню асоб і ўсяго грамадства ў цэлым. 
Значыць, для культуры важна вызначыць яе месца ў будучай 
структуры інфармацыйнага грамадства. 

 
3.4. Функцыя сацыялізацыі 

Важнейшым прызначэннем культуры з’яўляецца перадача 
сацыяльнага вопыту як ад аднаго пакалення другому, так і 
ўнутры грамадства, паміж краінамі і народамі. Культура за-
хоўвае сацыяльны вопыт пакаленняў у паняццях і словах, ма-



 141 

тэматычных сімвалах, формулах навукі, своеасаблівых мовах 
мастацтва. У гэтым сэнсе культура — памяць грамадства, 
скарбніца назапашанага ім вопыту, захавальніца часу, які 
ўпарадкоўвае гэты вопыт. 

Часавае вымярэнне культуры датычыцца як мінулага, так і 
будучыні, што праяўляецца ў перспектыўных арыентацыях, 
планаванні дзеянняў, новаўвядзеннях і адкрыццях, якія выво-
дзяць грамадства на новыя рубяжы. 

У якасці сродку захавання і назапашвання інфармацыі вы-
ступаюць натуральная памяць індывіда, калектыўная памяць, 
якая адлюстравана ў мове і духоўнай культуры, сімвалічныя і 
рэчавыя сродкі захавання інфармацыі: тэксты, кнігі, 
выяўленчыя сродкі, у тым ліку помнікі, архітэктурныя збуда-
ванні, навейшыя сродкі запісу тэкстаў, выявы знакаў. Най-
больш распаўсюджанай знакавай сістэмай да сённяшняга ча-
су служыць мова, а метадамі арганізацыі — вуснае паданне, 
міфалогія, пісьмо. 

У прымітыўных грамадствах асноўнымі механізмамі 
культурнай пераемнасці служылі натуральная памяць, прамое 
перайманне і вусная мова. Аднак натуральная памяць — ме-
ханізм ненадзейны. 

Доўгі час пісьмовая культура захоўвала толькі найбольш 
важныя значэнні і сэнсы, якія мелі сакральны статус. 

З развіццём культуры склаліся спосабы і сродкі засваення 
назапашанага сацыяльнага вопыту. Уключэнне індывідаў ў 
грамадскае жыццё, засваенне імі ведаў, каштоўнасцей, нор-
маў паводзін, якія адпавядаюць дадзенаму грамадству, сацы-
яльнай групе, сацыяльнай ролі, адбываецца ў працэсе сацы-
ялізацыі. Сацыялізацыя — гэта працэс развіцця асобы, 
набыцця і засваення працоўных навыкаў, ведаў, нормаў, 
каштоўнасцей, традыцый, якія дазваляюць ёй функцыя-
наваць у якасці паўнапраўнага члена грамадства. 

Такім чынам, пад сацыялізацыяй разумеецца гарманічнае 
ўваходжанне індывіда ў сацыяльнае асяроддзе, засваенне ім 
культурных нормаў і сацыяльных роляў, дзякуючы якім ад-
бываецца пераўтварэнне чалавека ў сацыяльнага індывіда. У 
паўсядзённай практыцы ён атрымлівае інфармацыю аб самых 
розных баках грамадскага жыцця і паступова форміруецца як 
асоба, сацыяльна і культурна адэкватная грамадству. 



 142 

Фарміраванне і развіццё прынятых у пэўным грамадстве 
якасцей асобы адбываецца, як правіла, шляхам выхавання, 
г.зн. мэтанакіраванай перадачы нормаў і правіл паводзін ад 
старэйшага пакалення маладому. Сацыялізацыя пад-
трымліваецца асобымі інстытутамі (сям’я, школа, працоўныя 
калектывы, нефармальныя групы і інш.) або ўнутранымі ме-
ханізмамі самой асобы. Па меры ўскладнення сацыякультур-
нага асяроддзя механізмы сацыялізацыі і яго культурнае за-
беспячэнне становяцца таксама ўсё больш складанымі. Акра-
мя аскрыптыўных адносін, усё большае значэнне набываюць 
прыярытэтныя каштоўнасці. 

 
3.5. Камунікатыўная функцыя 

Развіццё формаў і спосабаў камунікацыі з’яўляецца важ-
нейшым аспектам культурнай гісторыі чалавецтва. Культура 
фарміруе ўмовы і сродкі зносін людзей. У працэсе культура-
творчасці сфарміраваліся знакавыя сістэмы і мовы, з дапамо-
гай якіх людзі ўступаюць у кантакты, ствараюць, захоўваюць 
і развіваюць культуру. 

На ранніх этапах антрапагенезу людзі падтрымлівалі 
зносіны толькі шляхам непасрэднага ўспрымання жэстаў і 
гукаў. Узніклая пазней членараздзельная мова дала чалавеку 
незвычайна шырокія магчымасці для перадачы разнастайнай 
інфармацыі. З’яўленне пісьменнасці стварыла аснову для 
распаўсюджвання камунікацыі ў часе і прасторы. Дзякуючы 
ёй адлегаласць і час перасталі быць непераадольнай пераш-
кодай да зносін. Наступны этап пачынаецца з адкрыцця срод-
каў масавай сувязі. Радыё, тэлебачанне, камп’ютэрныя сеткі 
ахопліваюць увесь свет і робяць магчымым хуткае 
ўваходжанне ў кантакт з любой крыніцай інфармацыі. У рам-
ках сучаснага масавага грамадства ўзнікла масавая ка-
мунікацыя, якая азначае распаўсюджванне інфармацыі адна-
часова сярод вялікай колькасці людзей, незалежна ад сацы-
яльнага статусу і месца жыхарства. 

Развiццё формаў i спосабаў камунiкацыі з’яўляецца важ-
нейшым кірункам дзейнасцi розных устаноў, прадпрыемст-
ваў i арганiзацый культуры. Вучоныя разглядаюць развiццё ў 
працэсе працоўнай дзейнасцi, калi людзi ўступаюць у адно-
сiны паміж сабой. Культура можа стварацца супольна, су-
меснымi дзеяннямi. Т.Парсанс падкрэслiваў, што без каму-



 143 

нiкацый немагчымыя нiякiя формы адносiн i дзейнасцi. Без 
наяўнасцi пэўных формаў культурнай камунiкацыi нельга 
ажыццяўляць выхаванне iндывiда, узгадненне дзеянняў, пад-
трыманне супольнасцi ў цэлым. Таму неабходная пастаянная, 
устойлiвая, разнастайная i мабiльная сiстэма камунiкацый, 
якая падтрымлiвае прымальную ступень адзiнства i дыфе-
рэнцыраванасцi грамадскага быцця. Культура фармiруе 
ўмовы i сродкi чалавечых зносiн, яна звязвае i аб’ядноўвае 
людзей. Дзякуючы зносiнам людзi могуць ствараць, за-
хоўваць i развiваць культуру, вучацца карыстацца знакавымi 
сiстэмамi, фiксаваць у iх свае думкi i асвойваць зафiксаваныя 
ў iх думкi iншых людзей. 

 У сучасную эпоху значна павялiчылася колькасць кан-
тактаў асобнага iндывiда з iншымi людзьмi. Па тэлебачаннi, 
радыё кожны можа бачыць i чуць мноства цiкавых сураз-
моўцаў. Але гэтыя кантакты маюць апасродкаваны i аднаба-
ковы характар, глядач і слухач у iх пасiўныя, а іх магчымасцi 
абмяняцца з суразмоўцамi сваiмi думкамi вельмi абмежава-
ныя. Сацыялагiчныя даследаваннi сведчаць аб тым, што такiя 
аднабаковыя зносiны часта толькi садзейнiчаюць развiццю 
пачуцця адзiноты. У сувязi з гэтым сацыяльна-культурныя 
iнстытуты праз засваенне культурных каштоўнасцей садзей-
нiчаюць развiццю сапраўдных чалавечых формаў зносiн. 
Культура дае людзям i сродкi зносiн — знакавыя сiстэмы, 
мовы. Даследаваннi паказваюць, што ў людзей высокай куль-
туры, якiя любяць i разумеюць паэзiю, музыку, узрастае зна-
чэнне духоўных i псiхалагiчных фактараў у зносiнах, выпра-
цоўваецца павышаная здольнасць да ўзаемаразумення, супер-
ажывання. 

Мова — галоўны сродак камунікацыі і мыслення ў чала-
вечым калектыве. Яна не існуе без грамадства, а грамадства 
— без мовы. Калектыўная праца і вопыт узнікаюць з працы і 
вопыту індывідуумаў з дапамогай мовы. Разуменне мовы 



 144 

грунтуецца на калектыўным вопыце чалавецтва і індывідуаль-
ным вопыце чалавека як носьбіта дадзенай мовы, што выка-
рыстоўваецца ў пэўным соцыуме. Як сродак камунікацыі мо-
ва стварае магчымасць абмену інфармацыяй паміж людзьмі ў 
грамадстве, як сродак намінацыі – магчымасць атрымання 
інфармацыі праз навакольную рэчаіснасць. Яна ўяўляе сабой 
сістэму, якая складаецца з моўных адзінак і правіл іх спалу-
чэння. 

У працэсе маўлення ўзнікаюць новыя элементарныя адзін-
кі, новыя іх спалучэнні, найбольш устойлівыя ствараюць но-
выя адзінкі мовы, узбагачаюць яе. 

На працягу ўсёй гісторыі развіцця чалавецтва існавала 
вялікая колькасць моў. З часам нават блізкія дыялекты перат-
варыліся ў розныя мовы. Агульная колькасць моў свету (ад 2 
да 5 тысяч) дакладна не вызначана з-за неакрэсленасці межаў 
паміж мовамі і дыялектамі, недастатковай вывучанасці нека-
торых моўных рэгіёнаў. Даследавана каля 500 моў. Прыбліз-
на 180 з іх з’яўляюцца роднымі для амаль 3,5 млрд. чалавек, 
астатнімі карыстаецца значна меншая частка жыхароў Зямлі. 
Прыкладна 1400 моў адносяцца да знікаючых. Найбольшая 
моўная разнастайнасць адзначана ў Гімалаях (160), басейне 
ракі Нігер (280), у Папуа—Новай Гвінеі (1010). 

Беларуская мова разам з рускай і ўкраінскай адносіцца да 
ўсходняй групы славянскіх моў. Усходнеславянская група 
многімі асаблівасцямі фанетычнай сістэмы, граматычнага ла-
ду і слоўнікавага складу адрозніваецца ад моў заходніх і 
паўднёвых славянскіх народаў. 

Пісьменнасць – сукупнасць пісьмовых сродкаў зносін, 
якая ўключае графіку, алфавіт і арфаграфію пэўнай мовы або 
групы моў, аб’яднаных адной сістэмай пісьма ці адным ал-
фавітам. Адлюстроўвае сферы чалавечай дзейнасці, найваж-
нейшыя з якіх справаводства, культура, навука, а таксама рэ-
лігія. Класіфікуецца паводле сістэм пісьма, якімі карысталіся 
розныя народы ў сваёй пісьменнасці. Мае вялікае значэнне 
для вывучэння гісторыі, культуры, літаратуры і мовы наро-
даў. Старабеларуская пісьменнасць як самастойная сістэма 
вядома з XIV ст. У ВКЛ беларуская літаратурная мова выкон-
вала ролю агульнадзяржаўнай. Новая беларуская пісьмен-
насць пачала фарміравацца ў 2-й палове XVIII ст. на аснове 



 145 

пераважна лацінскага алфавіта, на змену якому прыйшоў рус-
кі грамадзянскі шрыфт. 

Радыё (ад лац. radio – выпрамяняю, radius – прамень) – 
першая састаўная частка складаных слоў, якая паказвае на іх 
адносіны да радыё. Яно з’яўляецца адным з асноўных срод-
каў інфармацыі і камунікацыі. Выкарыстоўваецца для пера-
дачы інфармацыі для неабмежаванай колькасці слухачоў. 
Найбольш папулярныя формы сучаснага радыёвяшчання — 
інфармацыйная праграма, радыёгазета, радыёзборнік, рады-
ёклуб, радыётэатр, радыёпастаноўка, радыёчасопіс, рэклама. 
Асноўныя жанры радыёвяшчання – інфармацыйна-публіцы-
стычныя (радыёгутарка, радыёінтэрв’ю, радыёінфармацыя, 
радыёкаментарый, радыёрэпартаж), мастацка-публіцыстыч-
ныя (радыёкампазіцыя, радыёнарыс, радыёфільм), мастацкія 
(радыёопера, радыёп’еса). Першая перадача Беларускага ра-
дыё адбылася 15.11.1925 г. на радыёстанцыі РВ-10. 

Тэлебачанне (ад грэч. tēle — далёка) — першая састаўная 
частка складаных слоў, якая ўказвае на адносіны дадзеных 
слоў да далёкай адлегласці. Тэлебачанне рэпрадуктуе (тран-
сліруе) падзеі рэальнага жыцця, а таксама творы розных відаў 
мастацтва (кінафільмы, тэатральныя спектаклі, канцэрты, 
творы выяўленчага мастацтва) і стварае арыгінальныя тэлеві-
довішчы: мастацкія і дакументальныя тэлефільмы, тэлеспек-
таклі, тэлеперадачы. Паводле функцыі тэлебачання ў грамад-
стве вызначаюцца асноўныя раздзелы тэлевізійных праграм: 
інфармацыйны, грамадска-палітычны (уключае агульнааду-
кацыйныя і навукова-папулярныя перадачы), мастацкі (дра-
ма, музыка і інш.), забаўляльны (эстрада, спорт). У Беларусі 
рэгулярнае тэлевізійнае вяшчанне пачалося з 1956 г. 

Такiм чынам, камунiкатыўная функцыя культуры заклю-
чаецца ва ўпарадкаваннi працэсаў трансляцыi сацыяльна важ-
най iнфармацыi, iнтэграцыi грамадства i сацыяльных груп, 
унутранай дыферэнцыяцыi соцыуму i груп, аддзяленнi со-
цыуму i розных груп адно ад аднаго i iх зносiнах. 

Камп’ютэрныя сеткі. Задачы мадэліравання розных пра-
цэсаў на базе метадаў матэматыкі ставіліся даўно. Найболь-
шыя поспехі ў руху камп’ютэрызацыі культуры дасягнуты ў 
заходнееўрапейскіх краінах і ЗША. 

Першы этап камп’ютэрнай інфарматызацыі грамадства, які 
шырока вядомы пад назвай “аўтаматызацыя”, быў накіраваны 



 146 

галоўным чынам на выкарыстанне камп’ютэраў для рашэння 
ўнутраных задач арганізацый, устаноў, прадпрыемстваў. 

З шырокім распаўсюджаннем персанальных камп’ютэраў 
і з’яўленнем шырокадаступных тэлекамунікацыйных сетак 
змяніўся напрамак інфарматызацыі. Яе аб’ектам стала гра-
мадства ў цэлым, пачаўся пераход да прынцыпова новага 
інфармацыйнага грамадства. Тэлекамунікацыйныя камп’ю-
тэрныя сеткі дазваляюць выйсці за межы ўнутраных тэхна-
лагічных задач і рэалізаваць сродкамі інфарматыкі па сут-
насці галоўны ланцуг, а іменна стварэнне аб’екта інфармацыі 
— інфармацыйнае абслугоўванне — выкарыстанне. 

Далейшае развіццё камп’ютэрнай тэхнікі і тэхналогій 
выклікала да жыцця патрэбу абменьвацца інфармацыяй не 
толькі з адной арганізацыяй, але і з іншымі прадпрыемствамі 
і індывідуумамі, якія знаходзяцца на рознай адлегласці адзін 
ад аднаго, абнаўляць інфармацыю ў базах даных у рэальным 
часе. Узніклі не толькі лакальныя вылічальныя інфармацый-
ныя сеткі, але і міжнародныя (глабальныя) камп’ютэрныя сі-
стэмы. З’явілася сусветная “сетка сетак” – Internet. Пры гэ-
тым камп’ютэр можна падключыць да абаненцкай тэлефон-
най сеткі і атрымаць доступ да іншых абанентаў гэтай сеткі, 
электроннай пошты, баз даных, электронных бібліятэк, а так-
сама іншых рэсурсаў, якіх кожны дзень становіцца ўсё 
больш. Напрыклад, зараз існуе больш за 20 спосабаў падклю-



 147 

чэння карыстальніка да паслуг сеткі, звязаных з паяўленнем 
новых тэхнічных магчымасцей і мабільных устройстваў. 

Дакладныя памеры сеткі Internet вызначыць немагчыма, 
паколькі яна дэцэнтралізавана і вельмі рухомая па складу 
канчатковых карыстальнікаў. Па розных ацэнках колькасць 
камп’ютэраў, якія падключаны да гэтай сеткі і выкары-
стоўваюць яе серверныя паслугі, складаюць звыш 300 млн. 
Колькасць сервераў, якія пастаянна абслугоўваюць сетку, 
складае не менш за 50 тыс. 

 
3.6. Інтэгратыўная функцыя 

Культура аб’ядноўвае народы, сацыяльныя групы, дзяр-
жавы. Сацыяльная супольнасць, у якой складваецца свая 
культура, умацоўваецца культурай, таму што сярод членаў 
супольнасці распаўсюджваецца адзіная сукупнасць поглядаў, 
перакананняў, каштоўнасцей, ідэалаў, характэрных для дад-
зенай культуры, што вызначаюць свядомасць і паводзіны 
людзей. У іх фарміруецца пачуццё прыналежнасці да адзінай 
культурнай групы. 

Культура забяспечвае разнастайнасць элементаў, што 
ўзаемадзейнічаюць паміж сабой, у сацыяльную супольнасць, 
сістэму, цэлае. Агульнапрынятай канцэпцыі і адзінага 
універсальнага паняцця інтэграцыі пакуль што не выпраца-
вана, хаця яна як праблема агульнай тэорыі сацыякультурных 
сістэм займае важнае месца ў заходняй сацыялогіі з 1950-х 
гадоў. Э.Дзюркгейм, М.Вебер, В.Парэта інтэграцыю сацы-
яльнай сістэмы разглядалі ў сувязі з існаваннем агульных для 
яе членаў каштоўнасцей і нормаў. Уяўленні аб поўнай 
інтэграцыі грамадства развівалі прадстаўнікі функцыяна-
лісцкай антрапалогіі (Б.Маліноўскі, А.Р.Радкліф-Браўн і 
інш.). Т.Парсанс увёў паняцці нарматыўнай і каштоўнаснай 
інтэграцыі і разглядаў яе функцыі ў сацыякультурнай сістэме. 

Захаванне культурнай спадчыны, нацыянальных трады-
цый, гістарычнай памяці ўтварае сувязь паміж пакаленнямі. 
На гэтым грунтуюцца гістарычнае адзінства нацыі і самасвя-
домасць народа як існуючай на працягу стагоддзяў суполь-
насці людзей. 

Шырокія рамкі культурнай супольнасці ствараюцца сус-
ветнымі рэлігіямі. Адзіная вера звязвае розныя народы, якія 
ўтвараюць або “хрысціянскі свет”, або “свет іслама”, або інш. 



 148 

У вялікіх маштабах праяўляецца інтэгратыўная роля навукі. 
Па меры свайго развіцця навука ўсё больш становіцца калек-
тыўнай справай усяго чалавецтва. 

Інтэгратыўная функцыя культуры, разам з тым, мае скла-
даны, супярэчлівы характар. Нярэдка культурныя адрозненні 
ўскладняюць зносіны людзей, перашкаджаюць іх узаемара-
зуменню. Тэарэтыкі нефункцыялісцкіх кірункаў (Р.Бендыкс, 
А.Гоўлднер) сцвярджалі, што на практыцы высокі ўзровень 
інтэграцыі недасяжны і нават шкодны, бо пазбаўляе сацы-
яльную сістэму гнуткасці і рухомасці. Культурныя адроз-
ненні часам выступаюць як бар’еры, якія разгароджваюць са-
цыяльныя групы і супольнасці. Гісторыя сведчыць, што гэ-
тыя адрозненні часта станавіліся прычынай супрацьстаяння і 
варожасці. 

Аналіз узаемадачыненняў народаў сведчыць: адрозненні 
культур самі па сабе не абавязкова параджаюць напружа-
насць і канфліктнасць адносін паміж імі. У ходзе сусветнай 
гісторыі паступова ўсё больш і больш узмацняюцца кантакты 
культур, растуць іх узаемадзеянне і ўзаемапранікненне. Мас-
тацтва, навука, тэхніка, сродкі масавай інфармацыі пераход-
зяць межы дзяржаў, разбураюць бар’еры, якія раздзяляюць 
культурныя групы і супольнасці. Адрозненні культур, безу-
моўна, захоўваюцца і ў наш час, і чалавецтва зацікаўлена не ў 
знішчэнні гэтых адрозненняў, а ў мірным іх суіснаванні. 
Інтэгратыўная функцыя культуры накіравана на аб’яданне 
людзей як у межах адной культуры, так і за яе рамкамі. 

 
3.7. Рэгулятыўная функцыя 

У кожным грамадстве ствараюцца складаныя мно-
гаўзроўневыя сiстэмы, спецыяльна прызначаныя для выпра-
цоўкi агульных i канкрэтных ведаў, уяўленняў аб свеце i 
самiм чалавеку, а таксама арыентацый i мэт не толькi што-
дзённых, але i разлiчаных на перспектыву паводзiн. У сувязi з 
гэтым сацыяльна-культурны iнстытут павiнен мець сiстэму 
правiл i нормаў паводзiн, якiя ў рамках духоўнай культуры 
замацоўваюць, стандартызуюць паводзiны сваiх членаў i ро-
бяць iх прагназiруемымi.  

Адна з асноўных функцый культуры звязана з забеспя-
чэннем калектыўных формаў жыццядзейнасці людзей. Рэгу-
лятыўная функцыя праходзіць у рамках сацыякультурнай як 



 149 

працэс устанаўлення і падтрыманння ўпарадкаванасці ва 
ўзаемадзеяннях людзей для задавальнення іх індывідуальных 
і асабліва групавых інтарэсаў і патрэб, зняцця супярэчнасцей 
і напружанасці, што ўзнікаюць пры сумесным жыцці, вызна-
чэння агульных мэт сацыяльнай актыўнасці і крытэрыяў 
ацэнкі вынікаў дзейнасці. Рэгуляцыя заснавана на каш-
тоўнасна дэтэрмінаваных нормах упарадкавання суіснавання 
людзей. У залежнасці ад узроўню сацыякультурнага развіцця 
грамадства, ад перавагі экстэнсіўных ці інтэнсіўных тэхна-
логій у разнастайных відах сацыяльнай практыкі ў рэгуляцыі 
могуць складвацца разнастайныя кампазіцыі калектыўнай 
жыццядзейнасці з рознай ступенню дамінавання тых ці 
іншых метадаў і іх узаемадапаўняльнасці. Рэгуляцыя ад-
носіцца да тых функцыянальных падсістэм культуры, дзе 
назіраюцца лішкі сродкаў па рэалізацыі адпаведных функ-
цый, частка з якіх у кожны дадзены момант дзейнічае ў акту-
альнай практыцы, іншыя ж застаюцца ў некаторым “культур-
ным рэзерве” грамадства і актуалізуюцца ў экстраардынар-
ных сітуацыях. 

Асноўныя функцыянальныя задачы рэгуляцыі — падтры-
манне узроўню кансалідаванасці грамадства, неабходнага для 
эфектыўнага ўвасаблення патрабуемых у існуючых умовах 
формаў дзейнасці, узаемаінфармаванне пра свае намеры. 

Пры аналiзе кампанентаў культурнай рэгуляцыi неабход-
на мець на ўвазе, што рэалiзацыя нормаў чалавечых каш-
тоўнасцей i iх значэнняў адбываецца праз iх прывучэнне да 
сацыяльных ролей i нарматыўных паводзiн, засваенне па-
зiтыўных матывацый i прынятых у грамадстве значэнняў. Гэ-
тыя механiзмы i складаюць перш за ўсё працэс сацыялiзацыi, 
важнымi састаўнымi часткамi якога з’яўляюцца выхаванне, 
зносiны, самасвядомасць. Сацыялiзацыя падтрымлiваецца як 
асобнымi iнстытутамi (сям’я, школа, працоўны калектыў i 
iнш.), так i ўстановамi, арганiзацыямi, прадпрыемствамi 
культуры i мастацтва. 

 
3.8. Ідэалагічная функцыя 

Працэс фарміравання каштоўнасных арыентацый асобы 
з’яўляецца важнейшым кампанентам інкультурацыі, мэта 
якой — засваенне сістэмы поглядаў, дзеянняў, перакананняў, 
раздзяляемых большасцю членаў грамадства. Значнае месца 



 150 

ў працэсе інкультурацыі і сацыялізацыі індывідаў адводзіцца 
ідэалогіі. Яна з’яўляецца неад’емнай часткай сацыяльнай рэ-
чаіснасці, палітычнага і духоўнага быцця грамадства, спе-
цыфічна арыентацыйна-каштоўнаснай свядомасцю, якая вы-
ражае інтарэсы розных сацыяльных супольнасцей і грамадст-
ва ў цэлым. 

Філосафы, культуролагі, палітолагі ўключаюць у структу-
ру ідэалогіі такія кампаненты, як веды, каштоўнасці, нарма-
тывы, погляды, дзеянні, перакананні, валявы кампанент. 
Тэрмін “ідэалогія” ўвёў у навуковы ўжытак французскі 
філосаж і эканаміст А.Дэсцют дэ Трасі (“Элементы 
ідэалогіі”) для абазначэння навукі аб ідэях як асновы этыкі, 
маралі і палітыкі. Пазней пад ідэалогіяй сталі разумець не ву-
чэнне пра ідэі, а самі ідэі, погляды, вучэнні, якія валодаюць 
спецыфічнымі прыметамі. К.Маркс і Ф.Энгельс разглядалі 
ідэалогію як гістарычна зменлівыя погляды, адносілі да іх 
рэлігійныя і ідэалістычныя вучэнні, сваё філасофска-
сацыяльнае вучэнне. 

У любым грамадстве ідэалогія выконвае разнастайныя 
функцыі. У першую чаргу ідэалогія ажыццяўляе 
інтэгратыўную, кансалідуючую місію, яна аб’ядноўвае люд-
зей у сацыяльнае цэлае. 

Кагнітыўная функцыя ідэалогіі звязана з тым, што, буду-
чы адлюстраваннем, якое яе нарадзіла, ідэалогія непазбежна 
ўтрымлівае ў сабе веды аб грамадстве, адлюстроўвае рэаль-
ныя супярэчнасці жыцця, праблемы, звязаныя з характарам 
сацыяльнай структуры, узроўнем эканамічнага развіцця, са-
цыякультурнай традыцыі.  

У рэшце рэшт нельга не ўлічваць і такое паняцце, як “на-
цыянальная ідэалогія”, якая ўключае ў сябе сістэму поглядаў, 
заснаваную на прынцыпах агульнасці нацыі і прыярытэту яе 
інтарэсаў у розных сферах грамадскага жыцця. Рост нацыя-
нальнай самасвядомасці ў нашай краіне прыводзіць да ад-
раджэння нацыянальнай ідэалогіі, нацыянальнай культуры, 
мовы, традыцый, сімволікі. Ядром нацыянальнай ідэалогіі ў 
нас з’яўляецца беларуская ідэя, станаўленню якой паспрыялі 
сацыяльна-філасофскія і гуманістычныя ідэі Ф.Скарыны, 
С.Буднага, С.Полацкага, А.Гаруна, М.Абдзіраловіча, 
М.Багдановіча, Я.Купалы і інш. Нацыянальная ідэя, якая 
фарміруецца ў кантэксце традыцый нацыянальнай культуры, 



 151 

з’яўляецца крыніцай духоўнага ўзбагачэння, фарміравання 
гуманістычнага светапогляду, высокіх грамадзянскіх якасцей, 
адраджэння гістарычнай памяці і нацыянальнай самасвядо-
масці, пачуцця патрыятызму. 

У кантэксце такога разумення сутнасці і зместу ідэалогіі 
нельга адмаўляць у існаванні ідэалагічнай функцыі сацыя-
культурных інстытутаў. Магчыма, гэта будзе вытворная 
функцыя, таму што ідэалогія садзейнічае адукацыі, выхаван-
ню, развіццю культуры. 

Адмаўленне ідэалагічнай функцыі сацыякультурных 
інстытутаў шэрагам айчынных і замежных даследчыкаў тлу-
мачыцца той крытыкай ідэалогіі марксізму-ленінізму, якая 
разгарнулася ў канцы ХХ ст. Праціўнікі камуністычнай 
ідэалогіі выказваюцца аб неэфектыўнасці грамадства, пабу-
даванага на ідэях сацыялізму, і спрабуюць даказаць шкод-
насць усякай ідэалогіі. 

Асобныя навукоўцы лічаць, што сацыякультурныя 
інстытуты павінны прытрымлівацца нейтральных пазіцый і 
не аддаваць перавагу той або іншай ідэалогіі. 

Ідэалогія — кампанент грамадскай свядомасці, 
аб’ектыўная магчымасць існавання ў грамадстве розных 
ідэалогій. Кожная ідэалогія прадпісвае сваім прыхільнікам, 
як трэба ўспрымаць свет, вераванні, якіх столькі, колькі вера-
ванняў, “ісцін веры”, але ні адна з якіх не мае пераваг перад 
іншай з пункту гледжання аб’ектыўнай рэальнасці. Ідэалогіі 
здольныя аб’яднаць, мабілізаваць дзеянні сваіх прыхільнікаў, 
разам з тым яны здольныя і раз’ядноўваць людзей, якія прыт-
рымліваюцца розных ідэалагічных поглядаў, ствараць паміж 
імі канфрантацыю. Дэмакратычная дзяржава гарантуе розныя 
светапогляды, у тым ліку ідэалагічны плюралізм. У Кансты-
туцыі Рэспублікі Беларусь адзначаецца, што дэмакратыя ў 
краіне ажыццяўляецца на аснове разнастайнасці палітычных 
інстытутаў, ідэалогій, поглядаў, а ідэалогія палітычных пар-
тый, рэлігійных або іншых грамадскіх аб’яднанняў, сацыяль-
ных груп не можа ўстанаўлівацца ў якасці абавязковай для 
грамадзян. 

 
3.9. Кампенсатарная функцыя 

У сацыяльна-культурнай тэорыi iснуюць розныя канцэп-
цыi, трактоўкi прынятых у пэўным соцыуме формаў адпа-



 152 

чынку, забаў, псiхiчнай разрадкi. Кожная культура мае свае 
традыцыi i звычаi, якiя рэгламентуюць спосабы зняцця на-
пружанасцi ў людзей у працэсе штодзённага жыцця. Так, 
А.С.Каргiн вылучае ў якасцi эфектыўных спосабаў гульнi, 
спорт, масавае мастацтва, вячоркi, разнастайныя хобi, святы. 
Духоўную кампенсацыю, адзначае Б.С.Ерасаў, чалавек можа 
атрымаць ад выканання рэлiгiйных абрадаў, ад мiстычнага 
злiцця з “вышэйшай рэальнасцю”, ад заняткаў мастацкай 
культурай, турызмам, ад творчых захапленняў, калекцыя-
нiравання, выхавання дзяцей цi ад удзелу ў непрафесiйнай 
палiтычнай дзейнасцi. Вольны час В.В.Ромах разглядае як 
сферу адукацыi, выхавання асобаснай i сацыяльнай культу-
ры, асобасных i грамадзянскiх якасцей, пашырэння культур-
нага кругагляду i абмену духоўнымi каштоўнасцямi, знаёмст-
ва з культурна-гiстарычнымi каштоўнасцямi, спадчынай на-
рода. 

 У сацыялогii сфера, якая дазваляе людзям адпачываць 
ад жыццёвых праблем, разглядаецца ў большасцi выпадкаў 
як вольны час, вызвалены ад непасрэднага ўдзелу ў вытвор-
часцi. На наш погляд, адпачынкавая дзейнасць значна шырэй 
па сваiм змесце, таму што можа ўключаць самыя разнастай-
ныя тыпы творчай дзейнасцi. Больш мэтазгодна вольны час 
разглядаць у кантэксце рэалiзацыi iнтарэсаў асобы, звязаных 
з рэкрэацыяй, самаразвiццём, самарэалiзацыяй, зносiнамi, за-
давальненнем, аздараўленнем, творчай дзейнасцю. У сувязi з 
гэтым задачай сацыяльна-культурных iнстытутаў з’яўляецца 
пераўтварэнне вольнага часу ў сферу культурнай дзейнасцi, 
дзе адбываецца рэалiзацыя творчага i духоўнага патэнцыялу 
грамадства. 

 Аналiз фактараў фармiравання адпачынку насельнiцтва 
сведчыць, што месцам рэалiзацыi культурна-адпачынкавых 
iнiцыятыў выступаюць бiблiятэкi, клубы, тэатры, фiлармонii, 
музеi, кiнатэатры, паркi i iншыя ўстановы культуры i мастац-
тва. 

 Кампенсатарная функцыя сацыяльна-культурных 
iнстытутаў Беларусi набывае асаблiвую значнасць па прычы-
не распаўсюджвання сярод вялiкай колькасцi насельнiцтва 
посткатастрофнага соцыуму сацыярадыелагiчных стрэсавых 
парушэнняў. Суб’ектам сацыяльна-культурнай дзейнасцi не-
абходна распрацоўваць i ажыццяўляць забаўляльныя, гульня-



 153 

выя, аздараўленчыя, мастацка-творчыя адпачынкавыя пра-
грамы для розных груп насельнiцтва з мэтай аднаўлення сiл, 
страчаных у вынiку чарнобыльскай аварыi. 

 
3.10. Гульнявая функцыя 

Паняцце “гульня” даўно знаходзіцца ў полі зроку вучо-
ных. Так, у адпаведнасці з дыялогам Платона “Еўтыдэм” Са-
крат называў “пазнаваўчай гульнёй” лагічныя ўлоўкі 
сафістаў. Па-сапраўднаму філосафы заняліся даследаваннем 
гульні значна пазней. Лічыцца, што пачатак гэтым даследа-
ванням паклалі І.Кант і Ф.Шылер. Яны звярнулі ўвагу на па-
дабенства паміж гульнёй і мастацкай дзейнасцю: у абоіх вы-
падках праяўляецца чалавечая свабода. 

Асаблівая ўвага да феномена гульні была праяўлена ў ХХ 
ст. У 1938 г. выйшла кніга “Homo ludens” (“Чалавек, які гу-
ляе”), напісаная нідэрландскім гісторыкам культуры 
Й.Хёйзінга. Ён паказаў, што розныя сферы чалавечай культу-
ры (мастацтва, філасофія, навука, палітыка, ваенная справа і 
інш.) цесна звязаны з гульнявымі формамі. 

Нямецкі філосаф Г.Гадамер у працы “Ісціна і метад” 
(1960) распаўсюдзіў паняцце гульні на працэс разумення тэс-
таў, твораў мастацтва, гістарычных падзей, уключыўшы яго, 
такім чынам, у паняційны апарат герменеўтыкі. 

Па меркаванні Хёйзінга, гульня больш старажытная, чым 
культура. Яна папярэднічае культуры, суправаджае яе, 
пранізвае яе ад нараджэння да цяперашняга часу. Разам з тым 
ён падкрэсліваў, што культура не ўтвараецца з гульні ў 
выніку некаторай эвалюцыі, а ўзнікае ў форме гульні. 

Усе даследчыкі гульнявой дзейнасці падкрэсліваюць, што 
гульня пранізвае ўсю чалавечую культуру і займае важнае 
месца ў яе станаўленні і існаванні. Яна — істотны і спе-
цыфічны від культурнай дзейнасці, дзе, як часта лічаць, чала-
век выступае вольны ад прыроднай залежнасці і здольны сам 
выступаць як ствараючы суб’ект. Гульня выступае як форма 
культурнай дзейнасці, што аказвае ўплыў на многія бакі са-
цыяльнай рэгуляцыі. 

Важная асаблівасць гульні заключаецца ў тым, што яна 
праходзіць у прасторы і часе, адасобленых ад астатніх сфер, і 
стаіць па-за астатнім жыццём. Гульня патрабуе адасаблення 
ўдзельніка ад звычайнага жыцця. Яна праходзіць унутры 



 154 

ўласных межаў у адпаведнасці з вызначанымі правіламі. Са-
ма па сабе яна не звязана з матэрыяльнымі інтарэсамі і ў гэ-
тым сэнсе бескарысная. Гульнявое дзеянне засяроджваецца 
само на сабе і не выражае якіх-небудзь негульнявых задач. 

Элементы гульні нязменна выкарыстоўваюцца ў такіх 
важных рэгулюючых ці сацыялізуючых сферах, як рэлігія, 
палітыка, адукацыя, мастацкая культура. Гульня звычайна 
праводзіцца ў выглядзе разнастайных спаборніцтваў або ў 
выглядзе ўяўлення пэўных сітуацый, сэнсаў, станаў. 

Кожная гульня пераносіць чалавека ў “магічнае вымярэн-
не”. Гэта — часовая сфера, якая знаходзіцца сярод 
паўсядзённага жыцця. Напружанасць гульні адрозніваецца ад 
клопатаў паўсядзённага жыцця, у якім мы вымушаны 
заўсёды імкнуцца да задавальнення ў будучым, да невядома-
га і нявызначанага шчасця. Гульня з яе хваляваннямі і на-
пружаннем не выходзіць за свае межы і застаецца ў сабе са-
мой. Яна дае людзям “асалоду сённяшнім”. Структурная 
ўпарадкаваннасць гульні дае чалавеку магчымасць як бы 
плыць па яе цячэнні і такім чынам пазбаўляе яго ад трывож-
насці, уласцівай штодзённаму неарганізаванаму жыццю. 

Натхненне і палёгка, якія атрымлівае чалавек ад гульні, 
можна абазначыць тэрмінам “кaтарсіс” (ачышчэнне). 
Асаблівасць гульні заключаецца ў тым, што яна не 
з’яўляецца задавальненнем біялагічных патрэбнасцей. Гуль-
няваму дзеянню ўласцівы іманентныя мэты. Гульня самада-
статковая, яна сама па сабе дае задавальненне чалавеку ў ад-
розненне ад працы, якая накіравана толькі на здабыванне 
сродкаў для жыцця.  

Усё вышэйсказанае пацвярджае вызначэнне сутнасці 
гульні, дадзенае Й.Хёйзінга: “Гульня ёсць добраахвотнае дзе-
янне або занятак, які адбываецца ўнутры вызначаных меж 
месца і часу па добраахвотна прынятых, але абсалютна аба-
вязковых правілах з мэтай, заключанай у ёй самой, супра-
ваджаемы пачуццём напружанасці і радасці, а таксама 
ўсведамленнем іншага быцця, чым паўсядзённае жыццё”. 

Такім чынам, аналіз шматлікіх функцый культуры свед-
чыць: культура як форма дзейнасці прызначана для захавання 
і развіцця чалавека як грамадскай істоты. Разнастайнасць 
патрэбнасцей чалавека з’яўляецца падставай для ўтварэння 
самых розных функцый. У сучасных уяўленнях аб функцыях 



 155 

культуры важнейшае месца адводзіцца чалавекатворчай 
функцыі. 

 
Заданні 

1. Пазнаёмцеся з тэорыяй паняццяў, якую стварыў прад-
стаўнік марбургскай школы неакантыянства Э.Касірэр. Пад-
рыхтуйце гіпертэкставыя даныя аб паняцці “функцыя”. 

2. Пабудуйце з дапамогай камп’ютэрнай графікі структу-
ру інфармацыйных патрэбнасцей чалавека. 

3. Зрабіце базу даных аб Т.Парсансу, які ўвёў паняцці 
“нарматыўная інтэграцыя” і “каштоўнасная інтэграцыя”. 

4. Пазнаёмцеся з працай Й.Хёйзінга “Homo ludens” і пад-
рыхтуйце камп’ютэрны тэкст аб гульнявой функцыі культу-
ры. 

5. Падрыхтуйце для ўвядзення ў камп’ютэрную праграму 
базу даных аб І.Абдзіраловічу, М.Багдановічу, Я.Купалу, якія 
паспрыялі фарміраванню беларускай нацыянальнай ідэі. 

 
Літаратура 

1. Дубянецкі, Э.С. Энцыклапедычны даведнік / 
Э.С.Дубянецкі; маст. А.А.Глекаў.— Мн.: БелЭн, 2003. 

2. Ерасов, Б.С. Социальная культурология / Б.С.Ерасов.— 
М.: Аспект Пресс, 1996. 

3. Культурология: учебник для студентов техн. вузов / под 
ред. Н.Г.Багдасарьян.— М.: Высш. шк., 2001. 

4. Мамонтов, С.П. Основы культурологии / 
С.П.Мамонтов.— М.: Издательство РОУ, 1996. 

5. Соколов, Э.В. Понятия, сущность и основные функции 
культуры / Э.В.Соколов.— Л.: Ленингр. гос. ин-т культуры 
им. Н.К.Крупской, 1989. 

6. Флиер, А.Я. Культурология для культурологов: учеб. 
пособие / А.Я.Флиер.— М.: Академический проект, 2000. 

7. Человек и общество: словарь-справочник.— Ростов-
н/Д.: Феникс, 1996. 

8. Энциклопедический словарь по культурологии.— М.: 
Центр, 1997. 



 156 

4. ФОРМЫ І СУБ’ЕКТЫ КУЛЬТУРЫ 
 

4.1. Формы як элемент структуры культуры 
Своеасаблівымі адзінкамі, элементамі усёй агульнай куль-

туры з’яўляюцца яе розныя формы. Адзначым перш за ўсё 
разнастайнасць формаў культуры, паколькі любы від ці спо-
саб чалавечай жыццядзейнасці дазваляе нам гаварыць аб но-
вай форме культуры і яе новым суб’екце-носьбіту. Шматлікія 
формы культуры могуць нараджацца як па гарызанталі, так і 
па вертыкалі чалавечага быцця. Мы ўжо разгледзелі шэраг 
важнейшых формаў духоўнай і матэрыяльнай культуры. Але 
ў сучасным грамадстве ўсё большае значэнне набываюць і 
такія формы культуры, як маральная, палітычная, масавая, 
элітарная, народная, прафесіянальная і інш. Узнікаюць так-
сама разнастайныя субкультуры. 

Разнастайнасць культуры грунтуецца на мностве спосабаў 
арганізацыі творча-стваральнай дзейнасці людзей, на прын-
цыпе дзейнасці як уласна чалавечай крыніцы паходжання 
мыслення, формаў сацыяльнага жыцця і прадуктаў культуры. 
Агульнасць катэгорыі дзейнасці дазваляе ўключыць у яе 
ўсякую спецыфічна чалавечую форму актыўных адносін да 
навакольнага асяроддзя, змест якой складаюць яго мэта-
накіраванае змяненне і пераўтварэнне. У сферы дзейнасных 
адносін людзей да прыроды, грамадства, іншых людзей 
фарміруюцца зыходныя стымулы развіцця ўсіх формаў чала-
вечай культуры. 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 



 157 

Кожная форма культуры ўзнікае па сутнасці як адказ на 
пэўныя праблемы і задачы, звязаныя з узнаўленнем чалавеча-
га існавання. Формы прынята лічыць складаным элементам 
структуры культуры. Пры гэтым патрэбна адзначыць, што 
яны не з’яўляюцца культурнымі універсаліямі, а толькі эле-
ментамі складанай культуры, маючай развітую структуру. 
Таму станаўленне асобных формаў культуры, іх вылучэнне з 
сінкрэтычнай культуры з’яўляюцца важнейшым прадметам 
любога гістарычнага разгляду. 

 
4.2. Маральная культура 

Працэс станаўлення маральнай культуры адлюстроўвае 
эвалюцыю ўяўленняў грамадства аб дабры і зле, спра-
вядлівасці і дабрачыннасці, абавязку і гонары і інш. І.Кант 
лічыў мараль неад’емнай часткай, нават ядром культуры. Та-
му фарміраванне ў людзей характэрных пэўнаму грамадству, 
класу маральных якасцей і нормаў паводзін з’яўляецца важ-
нейшай функцыяй культуры. Маральная культура 
фарміруецца пад уплывам выхаванння, жыццёвага вопыту, 
працоўнай дзейнасці, уздзеяння мастацтва, уласнага імкнення 
да самаўдасканалення. Маральныя нормы, прынцыпы вельмі 
важныя ў рэгуляцыі дзейнасці чалавека ў грамадстве і ат-
рымліваюць каштоўнаснае абгрунтаванне ў выглядзе ідэалаў 
дабра і зла, справядлівага і несправядлівага і інш. Маральная 
культура ўключае культуру этнічнага мыслення, культуру 
пачуццяў, культуру паводзін, этыкет. 

Мараль выступае як форма грамадскай свядомасці і ад-
носін, сукупнасць прынцыпаў, нормаў і правілаў паводзін люд-
зей. Нормы маралі ў адрозненне ад нормаў права пад-
трымліваюцца не дзяржаўным прымусам, а ўздзеяннем гра-
мадскай думкі і сумленнем чалавека. Мараль увасабляецца ў 
звычаях і норавах. Уключае традыцыі, якія складваюцца на 
аснове трывала замацаваных нормаў маральных паводзін 
мноства людзей, а таксама маральныя перакананні і прынцы-
пы, пачуцці, прывычкі, што складаюць у сукупнасці мараль-
ную свядомасць асобы. Найважнейшая спецыфічная рыса 
маралі — ацэнка ўчынкаў і намераў, якая робіцца на аснове 
прынятых у пэўным грамадстве або класе ўяўленняў пра даб-
ро і зло. Яны ўжываюцца пры маральнай ацэнцы паасобных 
з’яў грамадскага і палітычнага жыцця, учынкаў і матываў 



 158 

дзейнасці людзей. Дабро атаясамліваецца з такімі ўчынкамі, 
якія адпавядаюць ідэалам і нормам паводзін паасобных люд-
зей, класаў і грамадства цалкам на пэўным этапе 
гістарычнага развіцця, зло разглядаецца як учынкі, якія не 
адпавдаюць ідэалам і нормам. Дабро і зло — паняцці 
гістарычныя, таму на працягу гісторыі існавалі шматлікія і 
супярэчлівыя тэорыі гэтых паняццяў. 

У дуалістычных рэлігіях старажытнага ўсходу ўвсь сусвет 
разглядаўся як барацьба дзвюх асноў — добрай і злой. Па-
водле будызму зло караніцца ў самім існаванні чалавека. На 
думку Сакрата, чалавек робіць зло выпадкова, не ведаючы, 
блытаючы яго з дабром. Хрысціянская рэлігія сцвярджае, 
што ідэя найвышэйшага дабра ўвасоблена ў богу, а зло па-
ходзіць ад чалавека, які злоўжывае свабодай волі. 

На тэрыторыі Беларусі этычныя погляды знайшлі адлюс-
траванне ў фальклоры, летапісах ХІІІ–ХV стст., філасофска-
этычных трактатах, якія з’явіліся ў XVI ст. Вялікі ўплыў на іх 
развіццё зрабіла гуманістычная творчасць Ф.Скарыны, ён 
разглядаў этыку як навуку пра добрыя звычаі і справы, лейт-
матыў якой — сцвярджэнне чалавекалюбства. Этычныя кан-
цэпцыі фарміраваліся ў проціборстве хрысціянскай пропа-
ведзі аскетызму (С.Будны, В.Цяпінскі, М.Сматрыцкі) з 
атэістычнай арыентацыяй этыкі як навукі аб шляхах дасяг-
нення зямнога шчасця чалавекам (К.Лышчынскі). Значную 
ролю адыграла таксама творчасць М.Пачобута-Адляніцкага, 
І.Страйноўскага, Ф.Савіча. 

Важнае значэнне ў развіцці этыкі ў нашай краіне мелі рэ-
валюцыйна-дэмакратычныя этычныя погляды 
К.Каліноўскага, які звязваў маральнае ўдасканаленне чалаве-
ка з рэвалюцыйнай барацьбой супраць феадалаў і са-
маўладства, сацыяльнага і нацыянальнага прыгнёту, і 
А.Гурыновіча, які прапаведаваў этыку ўзвелічэння чалавека ў 
рэвалюцыйнай барацьбе. Этычныя погляды ярка адлюстрава-
ны творчасці Я.Купалы, Я.Коласа, В.Быкава, У.Караткевіча і 
інш.  

Неабходна ўлічваць, што маральныя нормы і прынцыпы 
залежаць ад грамадскага быцця і адначасова ўплываюць на 
развіццё грамадства, могуць запавольваць яго або сад-
зейнічаць далейшаму прагрэсу. 



 159 

Мараль у цэлым і маральнасць як адзін з бакоў жыццяд-
зейнасці чалавека вывучае этыка. Яна фарміруе мэты і прын-
цыпы паводзін чалавека ў выглядзе ідэй пра належнае, дабро 
і зло, грамадскія і маральныя ідэалы, крытэрыі маральнай 
арыентацыі асобы і калектыву, разуменне прызначэння чала-
века і сэнсу жыцця, якое выражана ў нарматыўна-цэласнай 
форме. Сістэма катэгорый этыкі абагульняе і адлюстроўвае 
асноўныя элементы маральных адносін, свядомасці і дзей-
насці. 

Мараль не толькі рэгулюе паводзіны людзей, арыентуе іх 
у культуры, але і ўплывае на фарміраванне, станаўленне са-
мога чалавека. Маральныя нормы не з’яўляюцца знешнім у 
адносінах да чалавека імператывам. У працэсе іх засваення 
чалавекам яны пераўтвараюцца ва ўнутраны рэгулятар па-
водзін, трансфармуюцца з ведаў у перакананні, пераходзяць у 
прывычку. Неабходна адзначыць, што мараль выступае і як 
асаблівая форма зносін людзей, што дае аксіялагічную афар-
боўку культуры, грамадству, свету. 

Важнай характарыстыкай маралі з’яўляецца 
ўсеагульнасць, у прыватнасці яе ўсёпранікальная здольнасць 
рэгуляваць чалавечыя адносіны ў любой сферы: на вытвор-
часці, у быце, у сям’і і інш. Мараль шматфункцыянальная, 
яна як стварае, так і разбурае, аб’ядноўвае і раз’ядноўвае 
грамадства. 

Адной з асаблівасцей маралі, што адрознівае яе ад іншых 
культурных формаў, з’яўляецца тое, што імператывы маралі 
падтрымліваюцца такімі псіхалагічнымі механізмамі, як сум-
ленне і абавязак. Яны дапамагаюць чалавеку імкнуцца да 
дабра і супраціўляцца злу, захоўваць свой гонар, добрасум-
ленна выконваць абавязкі. 

Такім чынам, маральнасць ёсць важнейшая складаючая 
культуры ў цэлым, без якой не могуць абысціся ні асобны ча-
лавек, ні чалавецтва ў цэлым. Разам з тым неабходна 
заўважыць, што паняцце культуры значна шырэй маральнасці 
па сваім змесце. Мараль з’яўляецца толькі адной з формаў 
культуры, адной з яе падсістэм. Яна выступае адным са 
шматлікіх спосабаў рэгуляцыі паводзін чалавека ў грамадст-
ве. Маральнасць знаходзіцца ў складаных адносінах са 
многімі універсальнымі паняццямі і паказчыкамі духоўнага 



 160 

ўзроўню, напрыклад сумленнем, розумам, адукацыяй, 
палітыкай. 

 
4.3. Прававая культура 

Права, як і мараль, адносіцца да важнейшых рэгулятараў 
жыцця грамадства. За апошні час у Беларусі зроблены 
істотныя зрухі на шляху сістэматызацыі і кадыфікацыі зака-
надаўства. Тым не менш у нашым грамадстве, як і ў грамад-
ствах іншых краін свету, часткова існуе прававы нігілізм. 
Людзі не ўспрымаюць сацыяльную значнасць права як аднаго 
з самых дзейсных сродкаў судовай абароны сваіх правоў і 
інтарэсаў ад розных парушэнняў. Пераадолець яго можна 
шляхам павышэння агульнай культуры грамадства, у тым 
ліку і прававой, узроўню правасвядомасці, удасканалення за-
канадаўства.  

Права ўяўляе сабой сістэму агульнаабавязковых сацыяль-
ных нормаў, якія ўстаноўлены або санкцыяніраваны дзяржа-
вай і рэгулююць дзеянні, паводзіны і адносіны людзей, іх гру-
повак, дзяржаўных і грамадскіх органаў, арганізацый і 
ўстаноў. Яму належыць вядучая роля ў сацыяльным рэгуля-
ванні ў цывілізаваных дзяржавах. Права ахоўвае 
ўладкаванасць і стабільнасць існуючых грамадскіх парадкаў, 
адносін, іх удасканаленне і змяненне і ў той жа час 
накіравана на барацьбу са злачыннасцю і іншымі правапару-
шэннямі. Аснову прававой сістэмы краіны складае канстыту-
цыя. Права, як і правасвядомасць, з’яўляецца асноўным кам-
панентам прававой культуры. Пад правасвядомасцю прыня-
та разумець сукупнасць уяўленняў аб праве. У правасвядо-
масці фарміруюцца меркаванні аб тым, якімі павінны быць 
нормы права і правапарадак, як неабходна іх разумець і тлу-
мачыць, як патрэбна адносіцца да дзеючых у дзяржаве юры-
дычных законаў і праваахоўных органаў, што можна, а што 
нельга рабіць у тых або іншых умовах. 

Выявіўшы і разгледзеўшы кампаненты прававой культу-
ры, паспрабуем даць азначэнне гэтаму паняццю. Прававая 
культура — гэта комплекс каштоўнасцей і рэгулятараў, 
на аснове якіх ва ўсіх сферах жыцця будуецца практыка 
ўзаемаадносін і дзеянняў людзей, а таксама розных ар-
ганізацый. Такім чынам, можна сказаць, што прававая куль-
тура выступае, па-першае, як культура заканадаўства, па-



 161 

другое, як прававая культура ўлады, і, па-трэцяе, як прававая 
культура насельніцтва. Яна вызначае прававыя паводзіны на-
сельніцтва і выражаецца ў тым, наколькі грамадзяне ведаюць 
законы, прытрымліваюцца іх, карыстаюцца сваімі правамі і 
выконваюць свае абавязкі. 

Вядома, што юрыдычныя законы ствараюцца для таго, 
каб рэгуляваць паводзіны людзей у грамадстве. Але выканаць 
гэту задачу магчыма толькі тады, калі паміж прававой 
сістэмай дзяржавы і ўзроўнем масавай правасвядомасці гра-
мадзян існуе пэўная адпаведнасць. А для гэтага неабходна, з 
аднаго боку, адлюстроўваць у заканадаўстве прававыя 
ўяўленні, якія склаліся ў грамадстве, а з другога — падымаць 
прававую культуру насельніцтва. 

Адзначым некалькі важнейшых патрабаванняў, якім 
павінна адпавядаць сучасная прававая культура. Думаецца, 
што насельніцтву трэба ведаць законы. Яны ствараюцца для 
таго, каб рэгуляваць паводзіны людзей. Нізкая юрыдычная 
пісьменнасць людзей садзейнічае разбурэнне правапарадку, 
аслабленню ўлады. Але мала прыняць добрыя законы. Неаб-
ходна, каб улады прытрымліваліся іх і рабілі ўсё неабходнае 
для таго, каб грамадзяне паважалі іх. Адсутнасць павагі да 
законаў вядзе да дэградацыі прававой культуры, да разбурэн-
ня прававой дзяржавы. Яшчэ старажытныя рымляне гава-
рылі: “Няхай гіне свет, але законы павінны выконвацца!” 

Людзі з неразвітой правасвядомасцю не схільны прызна-
ваць законы і лічыцца з імі. Для іх закон уяўляецца нейкай 
перашкодай, што патрэбна неяк абысці. Індывіды з высокім 
узроўнем правасвядомасці спрэчныя пытанні заўсёды выра-
шаюць у межах закона, а не шляхам выкарыстання сілы, рас-
пальвання канфліктаў. Таму адной з прымет прававой куль-
туры з’яўляецца зварот да закона. 

Паварот да сучаснага ўзроўню прававой культуры, які па-
чаўся ў 90-я гг. ХХ ст., адбываецца павольна і хваравіта. 
Сёння адзначаецца невысокі ўзровень правасвядомасці і пра-
вавой культуры ў нашым грамадстве. Аб гэтым сведчыць 
рост злачыннасці, іншых правапарушэнняў. Таму важна, каб 
у свядомасці і дзеяннях асобных індывідаў сфарміраваліся 
адносіны да права як да каштоўнасці, без якой немагчыма да-
сягнуць сацыяльнага парадку, заснаванага на справядлівасці, 
павазе да правоў і свабоды асобы. 



 162 

4.4. Палітычная культура 
Палітычнае жыццё — сутнасная характарыстыка кожнага 

чалавечага грамадства. У першабытных грамадствах яно не 
заўсёды праяўлялася непасрэдна і іншы раз зацямнялася 
чыннікамі, такімі, напрыклад, як рэлігійны. Але нават за 
першабытнымі рытуаламі заўсёды стаяў феномен улады. А 
гэта ўжо з’ява палітычнага парадку. Усе сучасныя грамадст-
вы сутыкаюцца з праблемай улады, і мы будзем звяртацца да 
гэтай праблемы і далей. Але перш высветлім, што абазначае 
тэрмін “палітыка”, які аб’ём і да якіх межаў распасціраецца 
палітыка. 

Слова “палітыка” мае некалькі значэнняў, усё залежыць 
ад таго, які сэнс укладаюць у яго пры канкрэтным ужыванні. 
Гэта адзін з найбольш шматзначных тэрмінаў. Ён стаў пашы-
раным пад уплывам трактата Арыстоцеля “Палітыка”. Напа-
чатку палітыкай называлі дзейнасць дзяржавы ўнутры краіны 
і за яе межамі, узаемадзеянні паміж грамадскімі сіламі, 
імкненні розных сацыяльных груп да заваявання, утрымання 
і выкарыстання ўлады, да захавання або разбурэння соцыуму. 
Сучасная палітыка мае мнагамерны характар і выступае ў 
трох асноўных аспектах: як сфера грамадскага жыцця, як 
найважнейшы від сацыяльнай актыўнасці грамадскіх 
суб’ектаў; як від грамадскіх адносін, узаемаадносін паміж 
асобамі, сацыяльнымі групамі, класамі, нацыямі, дзяржавамі і 
інш. 

Такім чынам, можам зрабіць выснову, што палітыка — 
гэта мастацтва кіраваць людзьмі, якія жывуць у той або 
іншай супольнасці. Таму пытанне аб палітычнай культуры і 
на ўзроўні палітычнага лідэрства, і на ўзроўні бытавым адно 
з актуальнейшых.  

Шматзначнасць слова “палітыка” спарадзіла і разнастай-
насць азначэнняў палітычнай культуры. Першыя канцэпту-
альныя ўяўленні аб ёй былі распрацаваны амерыканскімі ву-
чонымі С.Верба, Л.Паем, Г.Алмондам, Р.Такерам, Г.Паўэлам, 
С.Ліпсетам і інш. Яны вызначылі палітычную культуру як 
сукупнасць індывідуальных пазіцый і арыентацый уд-
зельнікаў дадзенай палітычнай сістэмы. 

У сучаснай культуралагічнай літаратуры адзначаецца, 
што палітычная культура — гэта частка культуры ў цэлым, 
сукупнасць адносна ўстойлівых установак, перакананняў, 



 163 

уяўленняў, мадэлей паводзін, якія ўвасабляюць вопыт папя-
рэдніх пакаленняў, забяспечваюць узнаўленне палітычнага 
жыцця грамадства, палітычнага працэсу. Яна ўключае стэ-
рэатыпы палітычнай свядомасці і паводзін, уласцівых пэўнай 
сацыяльнай групе, устойлівыя традыцыі, дамінуючыя 
ўяўленні, тыповыя палітычныя ўстаноўкі, каштоўнасці і ары-
ентацыі. Палітычная культура існуе на індывідуальным і 
палітычным ўзроўнях, праяўляецца ў дзейнасці суб’екта 
палітыкі. Размова ідзе аб культуры палітычнай свядомасці, 
палітычных паводзін індывідаў, сацыяльных груп і слаёў на-
сельніцтва, нацый, а таксама аб культуры, функцыянуемай у 
рамках дадзенай сістэмы палітычных інстытутаў. У ёй у 
структурным плане можна выдзеліць чатыры элементы: 
кагнітыўны, нарматыўна-ацэначны, эмацыянальна-
псіхалагічны і ўстановачна-паводзінскі. 

У якасці кагнітыўнага элемента палітычнай культуры 
выступаюць устойлівыя стэрэатыпы палітычнай свядомасці 
ва ўсіх яе формах і праявах. Імі могуць быць дамінуючыя ў 
грамадстве ўяўленні аб розных аспектах палітычнага жыцця 
краіны: аб палітычнай сістэме і яе асобных інстытутах; аб 
палітычным рэжыме, механізме ўлады і кіравання; аб 
носьбітах уладных паўнамоцтваў; аб уласным месцы ў 
палітычным жыцці і інш. 

Нарматыўна-ацэначны элемент палітычнай культуры 
ўтвараюць характэрныя для дадзенага грамадства, пэўнай са-
цыяльнай групы, індывіда палітычныя каштоўнасці, нормы, 
ідэалы. Змест і накіраванасць іх абумоўліваюць месца 
палітычных з’яў у жыцці асобы, групы, грамадства. 

Эмацыянальна-псіхалагічны элемент палітычнай культу-
ры складаюць пачуцці і перажыванні, якія адчуваюць сацы-
яльныя суб’екты ў сувязі з іх удзелам у палітычных падзеях 
ці працэсах. Да іх можна аднесці, напрыклад, прагу сацыяль-
най справядлівасці, любоў да радзімы, нянавісць да ворагаў, 
эмацыянальны ўздым з нагоды палітычных перамог і па-
кутлівыя пачуцці ў сувязі з атрыманым паражэннем. 

Установачна-паводзінскі элемент палітычнай культуры 
складаюць палітычныя ўстаноўкі і адпаведныя стэрэатыпы 
паводзін, якія садзейнічаюць пераводу ўяўленняў і каш-
тоўнасцей у сферу практычнай рэалізацыі. 



 164 

Як бачым, у палітычнай культуры адлюстроўваюцца тры-
валасць ведаў людзей у галіне палітыкі, іх разуменне сут-
насці законаў, нормаў, грамадзянскіх правоў і абавязкаў, 
дзеючых у краіне, інтарэсы і ўстаноўкі розных сацыяльных 
груп і слаёў грамадства, класаў, нацый і канфесійных су-
польнасцей. 

Палітычная культура мае шэраг функцый, якія звязаны з 
яе дваякім характарам, г.зн. з прыналежнасцю і да культуры, 
і да свету палітыкі. Яна выконвае функцыі назапашвання і 
перадачы палітычнага вопыту, неабходнага для падтрымання 
ўстойлівасці і рэгулявання палітычных адносін, палітычнага 
фарміравання асобы на аснове каштоўнасцей, што існуюць у 
грамадстве, забеспячэння грамадскіх суб’ектаў ведамі, неаб-
ходнымі для паспяховай дзейнасці ў сферы палітыкі, дыялога 
і ўзаемаразумення паміж рознымі сацыяльнымі групамі і сла-
ямі грамадства. 

Пры вывучэнні палітычнай культуры нельга абысці пы-
танне аб яе тыпах. У адпаведнасці з сучаснай тыпалогіяй 
можна вылучыць тры асноўныя тыпы палітычнай культуры: 
патрыярхальную, падданіцкую, актывісцкую (грамадзян-
скую). 

 
 
 
 
 
 

Патрыярхальная палітычная культура ўласціва такім са-
цыяльным супольнасцям, палітычныя інтарэсы якіх не вы-
ходзяць за межы свайго топасу. У такім грамадстве няма спе-
цыфічных палітычных роляў. У членаў супольнасці поў-
насцю адсутнічае інтарэс да палітычных інстытутаў, цэн-
тральнай улады. Асоба, вылучаная ў якасці кіраўніка, у гэтым 
выпадку ўвасабляе адзінства ўсіх роляў (сацыяльных, гаспа-
дарчых, рэлігійных і інш.). 

Падданіцкая палітычная культура характарызуецца 
пасіўнымі адносінамі да палітычнай сістэмы. Асоба, маючая 
такі тып культуры, усведамляе асаблівы аўтарытэт і ролю 
ўлады і яе структур, якія выклікаюць у яе станоўчыя ці ад-
моўныя эмоцыі, ацэньвае ўладу і яе структуры як законныя ці 



 165 

незаконныя, але ў яе практычна адсутнічае імкненне да 
ўдзелу ў палітычным жыцці. 

Актывісцкая палітычная культура адлюстроўвае выраз-
ную арыентацыю індывідаў на актыўную палітычную ролю ў 
палітычнай сістэме незалежна ад станоўчай або адмоўнай яе 
ацэнкі. Гэты тып культуры характэрны для дзяржаў, у якіх 
насельніцтва мае добрую адукацыю, дзе існуюць адкрытыя і 
незалежныя сродкі масавай інфармацыі і каналы для 
палітычнай дзейнасці мас. 

Праўда, пры гэтым трэба мець на ўвазе, што ў рэальным 
палітычным жыцці разгледжаныя тыпы ў чыстым выглядзе 
не праяўляюцца. Яны ўзаемадзейнічаюць паміж сабой і 
ўтвараюць змешаныя формы з дамінаваннем таго ці іншага 
кампанента. 

У гуманітарыстыцы асобныя даследчыкі вылучаюць і 
іншыя тыпы палітычнай культуры. Так, М.Вебер называе ле-
гальны, традыцыйны і харызматычны тыпы палітычнай куль-
туры. У паліталагічнай літаратуры можна сустрэць паняцці 
традыцыйнага і свецкага тыпаў культуры. 

Вельмі шырока распаўсюджаны прынцып, згодна якому 
тып палітычнай культуры залежыць ад характару 
палітычнага рэжыму. Пры такім падыходзе вылучаюць та-
талітарную, аўтарытарную і дэмакратычную палітычныя 
культуры і шэраг пераходных тыпаў. Такі роскід у тыпах 
палітычнай культуры тлумачыцца тым, што ў яе 
фарміраванні актыўна ўдзельнічаюць шматлікія суб’екты і 
фактары як палітычнага, так і непалітычнага плана. На 
развіццё палітычнай культуры ўплываюць сацыяльна-
эканамічныя змены ў грамадстве, мэтанакіраванае ўздзеянне 
звонку. 

Найважнейшымі суб’ектамі фарміравання палітычнай 
культуры грамадства з’яўляюцца дзяржаўныя органы, 
палітычныя партыі і грамадскія арганізацыі, сродкі масавай 
інфармацыі, царква і інш. 

 
4.5. Элітарная культура 

У залежнасці ад таго, якія суб’екты ствараюць культуру і 
які яе ўзровень у культуралогіі, прынята вылучаць 
элітарную, народную і масавую культуру. 



 166 

Ідэя элітарнасці культуры зарадзілася ў заходняй 
філасофіі ў выніку засваення духоўнай спадчыны эпохі Ас-
ветніцтва. У рамках параўнальнай сацыялогіі і філасофіі 
культуры быў праведзены глыбокі аналіз арыстакратычнай і 
дэмакратычнай культуры. Ф.Ніцше адзначаў, што ў арыста-
кратычным грамадстве пануючая эліта стварае дыстанцыю 
паміж сабой і групамі, якія стаяць на больш нізкіх прыступ-
ках сацыяльнай лесвіцы. Эліта — гэта вышэйшы слой сацы-
яльнай структуры грамадства, які ажыццяўляе функцыі 
кіравання, развіцця навукі і культуры. Яна ўяўляе сабой ад-
носна невялікую частку насельніцтва, што стварае і спажывае 
элітарную культуру, валодае больш высокім, чым у сярэднім 
па грамадству, культурным капіталам, яе найчасцей атая-
самліваюць з інтэлектуаламі, зрэдку — з інтэлігенцыяй у цэ-
лым. Прадстаўнікі элітарных колаў вельмі адмоўна адносяц-
ца да імпульсіўных, спантанных паводзін, лічаць іх вульгар-
нымі. Звычайна арыстакратычная эліта імкнецца стварыць 
уласную элітарную культуру. Яна клапоціцца аб тым, каб 
пэўныя істотныя рысы яе групавой культуры, і перш за ўсё 
такія, як формы зносін, забавы, асаблівасці мовы, розныя ме-
тады і сістэмы ведаў, заставаліся недасягальнымі для мас.  

Элітарная культура ствараецца звычайна элітай або па яе 
заказе высокапрафесіянальнымі творцамі (мастакамі, 
пісьменнікамі, музыкантамі), што валодаюць творчай адора-
насцю і выключнай мастацкай успрымальнасцю. Яна склада-
ецца з выяўленчага мастацтва, класічнай музыкі, літаратуры і 
іншых відаў мастацтва, якія прадстаўлены найбольш сама-
бытнымі, яркімі, таленавітымі мастакамі, пісьменнікамі, рэ-
жысёрамі, вучонымі, што з’яўляюцца культурнымі лідэрамі ў 
сваіх краінах, задаюць сістэму высокіх патрабаванняў, ства-
раюць высокамастацкія, эталонныя, узорныя творы (карціны, 
раманы, паэмы, спектаклі, тэорыі, канцэпцыі). Гэтыя творы 
атрымліваюць шырокае прызнанне, уваходзяць у нацыяналь-
ную і агульначалавечую культурную спадчыну. 

Характэрнымі рысамі элітарнай культуры з’яўляюцца ду-
хоўны арыстакратызм, эстэтычная свабода, глыбіня зместу і 
арыгінальнасць, вытанчанасць формы, наватарства, цяга да 
эксперыментатарства, прынцыповая замкнёнасць, ярка 
выяўлены індывідуальны пачатак, камерцыйная незалеж-



 167 

насць і інш. Яна звычайна паслядоўна супрацьстаіць культу-
ры большасці — масавай культуры. 

Вытокі элітарнай культуры трэба шукаць ў першабытным 
грамадстве, калі жрацы, шаманы, племянныя кіраўнікі ста-
навіліся прывілеяванымі ўладальнікамі асаблівых ведаў, на-
выкаў, якія не прызначаліся для ўсеагульнага, масавага кары-
стання. У наступныя гістарычныя эпохі (антычнасць, сярэд-
невякоўе, новы і навейшы час) адбываліся станаўленне і 
развіццё элітарнай культуры, што выявілася ў дзейнасці зна-
камітых творцаў у галіне філасафіі, літаратуры, музыкі, 
выяўленчага мастацтва, тэатра. 

Элітарныя тэндэнцыі атрымалі надзвычайнае пашырэнне 
ў ХХ ст. і былі ўласцівы пераважна авангардысцкаму, ма-
дэрнісцкаму і постмадэрнісцкаму мастацтву. 

Па сваім узроўні мастацкія творы, створаныя культурнай 
элітай, нярэдка бываюць надзвычай складанымі або зусім не-
зразумелымі для сярэдне- і нізкаадукаваных людзей. У той 
жа час нельга не адзначыць, што надзвычай арыгінальныя, 
наватарскія творы элітарнай культуры могуць значна апя-
рэджваць свой час, а таму яны нярэдка атрымліваюць належ-
нае прызнанне з боку грамадства толькі праз многія гады і 
нават дзесяцігоддзі. 

У жыцці адныя і тыя ж віды мастацтва могуць належаць 
высокай і масавай культурам (напрыклад, класічная музыка 
— элітарнай, а папулярная — адпаведна масавай). Бываюць 
выпадкі іх узаемаўплываў, узаемапераходаў і спалучэння 
асобных элементаў розных культур у адным творы, у дзей-
насці аднаго творцы. 

 
4.6. Народная культура 

Гістарычнай асновай элітарнай культуры з’яўляецца не-
прафесійная, ананімная, калектыўная культура, якая адлюст-
роўвае творчую дзейнасць народа, яго жыццё, уяўленні і 
ідэалы. У навуцы яе прынята называць народнай культурай. 
Яна адносіцца да найважнейшай часткі гісторыка-культурнай 
спадчыны і адыгрывае выключную ролю ў ідэнтыфікацыі і 
самазахаванні этнасу, адлюстроўваючы яго гістарычныя вы-
токі і першародную сутнасць. Народ заўсёды выступаў сап-
раўдным творцам і носьбітам самабытных этнакультурных 
традыцый, якія ён беражліва захоўваў і клапатліва развіваў, 



 168 

перадаючы яе сакральны дар у спадчыну сваім нашчадкам. 
Складваючыся з цягам часу ў зладжаную і гарманічную 
сістэму жыццёвых правіл, маральных нормаў, прыярытэтаў, 
звычаяў, абрадаў, духоўных светаўяўленняў, міфалагічных і 
мастацкіх вобразаў, працоўных навыкаў, народныя традыцыі 
служылі магутнай маральна-ахоўнай сілай, інтэлектуальным 
рэсурсам, што вызначаў пасіянарнасць, жыццяздольнасць на-
рода і яго самабытную культуру. Менавіта народная культура 
з уласцівымі ёй непасрэднасцю, першароднай чысцінёй, глы-
бокай маральнасцю, рэгіянальна-варыятыўнай разнастайнас-
цю служыць асновай для розных відаў прафесійнага мастац-
тва, надае ім непаўторны нацыянальны каларыт і супраць-
стаіць агрэсіі масавай культуры. Народная культура ўзнікла ў 
старажытнасці, яна цесна звязана з традыцыямі якога-небудзь 
віду мастацкай дзейнасці і з’яўляецца гістарычнай асновай 
сусветнай мастацкай культуры. Звычайна яна ствараецца 
ананімнымі творцамі, якія найчасцей не маюць прафесійнай 
падрыхтоўкі. Па сваім выкананні элементы народнай культу-
ры могуць быць індывідуальнымі (напрыклад, расказванне 
легенды), групавымі (выкананне песні, танца), масавымі 
(карнавальныя шэсці). Што б ні ствараў чалавек — храмы, 
жыллё, выязныя экіпажы, бытавыя рэчы, адзенне і інш. — гэ-
та заўсёды працоўны і асветлены духоўна творчы працэс. 
Разнастайныя рукатворныя рэчы — ад помнікаў архітэктуры 
да бытавых дробязей — увасабляюць пэўныя этнакультурныя 
традыцыі, што даюць каштоўную, а часам унікальную 
інфармацыю пра гістарычную мінуўшчыну: пра тое, як жыў 
чалавек, чым жыў, пра яго духоўныя інтарэсы, эстэтычныя 
густы, міфалагічныя светаўяўленні, веды, навыкі майстэрства 
і інш. Тыя ці іншыя рэчы выконваюць разнастайныя функцыі 
— утылітарна-практычныя, эстэтычныя, сацыяльна-
псіхалагічныя, абрадавыя, выхаваўчыя. Яны набываюць 
асаблівы сімвалічны сэнс, выпраменьваючы ўнутранае свят-
ло, сакральную аўру, зачароўваюць, настройваюць на роздум, 
будзяць успаміны. Як рэліквіі і гісторыка-культурныя 
помнікі, яны з’яўляюцца святынямі, што фарміруюць нацыя-
нальна-дзяржаўны імідж, выхоўваюць многія пакаленні ў ад-
паведнасці з лепшымі нацыянальнымі традыцыямі, нормамі 
маралі і духоўнага жыцця. 



 169 

Гістарычны вопыт паказвае, што традыцыйная народная і 
прафесійная культуры, нягледзячы на урбанізацыю і навуко-
ва-тэхнічны прагрэс, суіснуюць разам у творчых стасунках і 
ўзаемадачыненнях. Ідэйны разрыў ці антаганізм дзвюх фор-
маў культуры тоіць у сабе вялізную разбуральную сілу, вядзе 
да бездухоўнасці, адчужэння народа і інтэлігенцыі, да 
крызісу нацыянальнай культуры. Гэтыя калізіі яскрава 
выяўляліся на пераломных этапах гісторыі — крушэнні ан-
тычнай цывілізацыі, сацыяльных рэвалюцыях. Па-свойму гэ-
ты крызіс перажываюць краіны, якія губляюць сваю неза-
лежнасць і суверэнітэт. Наша краіна на працягу некалькіх 
стагоддзяў была пазбаўлена права на нацыянальную адука-
цыю і развіццё прафесійнай культуры. У такіх умовах бела-
руская культура доўгі час развівалася галоўным чынам у 
форме народнай, традыцыйна-бытавой культуры. Асноўнымі 
яе носьбітамі з’яўляліся сялянства, рамеснікі і дробная шлях-
та. Адносная ізаляцыя ад культуры пануючых вярхоў вызна-
чала яе своеасаблівы архетып, устойлівую кансерватыўнасць, 
садзейнічала захаванасці ў ёй старажытных язычніцкіх куль-
таў, багатай міфалогіі, самабытных славянскіх, часткова 
балцкіх элементаў. 

Народная культура ўключае створаную народнымі твор-
цамі паэзію (паданні, песні, казкі, эпас), музыку (песні, 
інструментальныя найгрышы і п’есы), тэатр (драмы, саты-
рычныя п’есы, тэатр лялек), танец, выяўленчае і дэкара-
тыўнае мастацтва. 

 
Паэзія 

Паэтычная творчасць заўсёды займала значнае месца ў 
культурным жыцці народа, у ёй адлюстроўваецца рэчаіснасць 
у вобразах, створаных паэтычным словам. Вытокі першых 



 170 

элементаў паэзіі ўзыходзяць да глыбокай старажытнасці і ге-
нетычна звязаны з першымі спробамі чалавека ўвасобіцца ў 
іншую істоту. Першаасновай узнікнення элементаў паэзіі 
з’явілася працоўная дзейнасць першабытных людзей. У ёй 
адлюстроўваліся гісторыя і працоўны вопыт народа, сцвярд-
жаліся дабро і справядлівасць. Каляндарна-абрадавая паэзія і 
сямейна-абрадавая паэзія — найбольш старажытныя віды 
фальклору. Аграрна-магічны характар у старажытнасці мелі 
ўсе песні, прымеркаваныя да свят народнага земляробчага 
календара. Паводле міфапаэтычнага светаразумення яны 
магічным чынам садзейнічалі спорнай і плённай працы ў гас-
падарцы, спрыялі дабрабыту і шчасцю сялянскай сям’і. Бага-
ты раздзел фальклору складае паэзія земляробчага каляндар-
нага круга. Абрады, звычаі і вераванні, песенныя цыклы, 
якімі абрасталі гадавыя святы, суправаджалі працу хлебаро-
ба, усю яго жыццядзейнасць дома, у полі, лесе, у дачыненнях 
з жывой і нежывой прыродай, таму яны шырока адлюстра-
валі яго светапогляд, побыт, духоўнае жыццё. На іх аснове 
ўтварыўся своеасаблівы сельскагаспадарчы каляндар, у якім 
адбіліся жыццёвы вопыт народа-сейбіта і ратая, яго стыхійна-
матэрыялістычны светапогляд. Выяўлены ў абрадах, песнях, 
прыказках і прымаўках, звычаях і вераваннях, ён перадаваўся 
з пакалення ў пакаленне і стагоддзямі быў няпісаным ма-
ральна-этычным кодэксам народа.  

Беларуская каляндарна-абрадавая паэзія падзяляецца на 
цыклы зімовы, веснавы, летні і восеньскі. Зімовы цыкл пачы-
налі піліпаўскія песні. Калядныя песні і шчадроўскія песні 
спявалі калядоў- шчыкі — звычайна хлопцы і маладыя муж-
чыны, ходзячы ад хаты да хаты. Спевамі яны віншавалі гас-
падароў і іх дзяцей. Песні калядоўшчыкаў маюць пераважна 
заклінальны і велічальны, а таксама гумарыстычны характар. 
Беларускія калядкі і шчадроўкі дастасаваны найперш да зем-
ляробчай дзейнасці чалавека, тут чэрпаюць свае сюжэты, во-
бразы, паэтыку. 

На мяжы зімовых і веснавых песенных цыклаў узніклі 
масленічныя песні. Абрады адлюстроўвалі магічнае завяр-
шэнне зімы, таму зместам іх было культавае ўшанаванне 
сонца і цяпла. Асноўныя матывы песень — замужжа, шлюб, 
сямейнае жыццё. Сярод іх шмат гумарыстычных. Беларускі 
веснавы каляндарна-фальклорны цыкл мае больш за 10 пе-



 171 

сенных разнавіднасцей. Вяснянкі, юраўскія і валачобныя 
песні склалі беларускую фальклорную класіку. Песні вясны 
маюць тыпова магічную скіраванасць. Галоўны іх вобраз — 
“залатыя ключы”, якімі “адмыкаюць” лета, “замыкаюць” 
зіму, а вобраз Вясны ў іх самы яскравы і каларытны. Срод-
камі паэтыкі створана шырокая панарама абуджэння зямлі, яе 
абнаўлення. 

Самае значнае і самае старажытнае свята летняй пары — 
Купалле, прымеркаванае да летняга сонцастаяння, калі сонца 
знаходзіцца ў самым зеніце, дзень дасягае свайго апагея, а 
прырода набірае сілы.  

Вобраз міфічнага бажаства Купалы, многія вобразы пе-
сень узятыя з расліннага свету. Такіх песень дайшло да нас 
мала, больш песень з матывамі шлюбнымі і любоўнымі. Пра-
цяг купальскіх — пятроўскія песні, якія спяваліся на свята 
Пятра. У купальскіх і пятроўскіх песнях адлюстравана ед-
насць чалавека з прыродай. Сляды старажытнага 
анімістычнага светапогляду прысутнічаюць і ў жніўных пес-
нях, дзе аб’екты прыроды надзелены антрапамарфічнымі ры-
самі. Найперш у гэтых песнях услаўляюцца гаспадар нівы і 
яго жонка-жняя. Сярод беларускіх традыцыйных песень най-
больш захавалася не заклінальных і велічальных, а элегічна-
журботных, тужлівых або гнеўных, іранічна-насмешлівых, а 
таксама тых, што адлюстроўваюць гаротнае становішча се-
ляніна ва ўмовах прыгоннага ладу, вясковай жанчыны-
працаўніцы і гаротніцы. Гэта творы пазнейшага паходжання і 
рэалістычнага характару. 

Замыкалі гадавое кола каляндарна-абрадавай паэзіі во-
сеньскія песні. Спявалі іх найчасцей жанчыны і дзяўчаты на 
супрадках, доўгімі асеннімі вечарамі, на вольным паветры, 
беручы лён, жнучы ярыну, збіраючы грыбы. У іх назіраюцца 
глыбокая псіхалагізацыя вобраза чалавека, шырокае выкары-
станне рэалій прыроды. 

Сямейна-абрадавая паэзія канцэнтравалася вакол нарад-
жэння, вяселля і смерці чалавека. Радзінныя песні ў белару-
саў захаваліся больш поўна, чым у рускіх і ўкраінцаў. Яны 
суправаджалі нараджэнне дзіцяці і мелі магічны характар. 
Самы багаты раздзел у традыцыйнай народнай лірыцы бела-
русаў — вясельныя песні. Іх спявалі на розных этапах вя-
сельнага рытуалу. 



 172 

Усе песні заклінальнага характару прасякнуты клопатам 
пра шчасце маладой сям’і. Пажаданні ў іх мелі магічнае зна-
чэнне — паспрыяць дабрабыту маладых, засцерагчы іх ад 
бяздзетнасці і інш.  

Ліра-эпічным складам і драматычнай напружанасцю вы-
значаецца беларуская балада. Яна амаль заўсёды паэтычная 
драма, у якой разгортваюцца сурова-драматычныя і 
трагічныя падзеі. Беларуская балада налічвае каля 140 сюжэ-
таў. 

Гонарам беларусаў былі і застаюцца казкі — вынік 
вялікай фантазіі, паэтычнай выдумкі, жыццёвага аптымізму 
народа. Гэта творы глыбокай думкі і мудрасці, дасведчанасці, 
філасофскага асэнсавання свету. У іх выяўляюцца трапныя 
назіранні над жывой і нежывой прыродай, чалавечым гра-
мадствам.  

Пазнавальную і эстэтычную каштоўнасць уяўляюць ле-
генды. У іх мы знаходзім народнае тлумачэнне паходжання 
сусвету, раслін і жывёл, спробы асэнсаваць з’явы прыроды і 
грамадскага жыцця. Легендарныя сюжэты пра хаджэнне бога 
і святых па зямлі набліжаюцца да сатырычных, анты-
рэлігійных казак і анекдотаў. Да легенд набліжаюцца па-
данні, у якіх на першы план вылучаецца пазнавальная функ-
цыя. Найбольш вядомыя ў Беларусі тапанімічныя паданні пра 
паходжанне населеных пунктаў, урочышчаў, курганоў, азёр, 
рэк і г.д. 

Шырока вядомы ў вуснай народнай паэтычнай творчасці 
прыказкі, прымаўкі, загадкі, у якіх увасоблены жыццёвы во-
пыт народа, яго мудрасць, светапогляд, этыка і інш. Гэта ж 
характэрна для анекдотаў, былічак, вусных народных апавя-
данняў, выслоўяў, жартаў і гумарэсак. 

У народную паэзію ўваходзіць дзіцячы фальклор, які 
аб’ядноўвае творы розных жанраў і відаў: калыханкі, за-
баўлянкі, заклічкі, дражнілкі, лічылкі, дзіцячыя гульні, пры-
гаворы. Яны вылучаюцца даступнасцю, прастатой, мастацкай 
дасканаласцю і з’яўляюцца важным сродкам народнай педа-
гогікі. 

 
Народны тэатр 

Першапачатковыя элементы драмы генетычна звязаны са 
старажытным сінкрэтычным дзействам, у якім узнаўляліся 



 173 

працоўныя працэсы. Да ранніх формаў драматычнага роду 
прынята адносіць абрадавыя ігрышчы, народныя драматыч-
ныя гульні і ўласна народную драму, якая складала рэпертуар 
розных відаў народнага тэатра. У старажытных паляўнічых і 
земляробчых абрадавых гульнях, культавых рытуалах ут-
рымліваліся элементы гульнявога дзеяння і тэатральнага пе-
раўвасаблення. 

Элементы тэатралізаванага дзеяння ёсць у многіх калян-
дарных сямейна-бытавых абрадах, карагодах, карагодных 
танцах і гульнях. Абрады, што ўзніклі ў часы язычніцтва, 
паступова страчвалі сваю аснову. Працэс абміршчэння абра-
даў і павелічэнне іх драматычна-ігравога пачатку прывёў да 
адносна самастойнага развіцця драматычных тэатральных 
формаў, якія набылі выразную эстэтычную функцыю.  

У карагодах арганічна спалучаліся песня, танец і драма-
тызаванае дзеянне, тэатралізацыя ў іх узнікла на аснове пе-
сеннага сюжэта. Паступова з карагода вылучаліся выканаўцы 
роляў, паміж імі і карагодным хорам вёўся песенны дыялог. 
Элементы тэатра, што нарадзіліся ў шматлікіх і разнастайных 
гульнях, абрадах, карагодах, танцах беларусаў, атрымалі да-
лейшае развіццё ў творчасці скамарохаў — адной з самых 
яркіх і значных з’яў у гісторыі тэатральнага мастацтва. Па-
ходжанне скамарохаў звязана з абрадава-гульнёвай культу-
рай, фальклорнай творчасцю народа. Скамарохі былі выхад-
цамі з народных нізоў, яны ўспрынялі і творча памножылі 
здабыткі народнай тэатральна-гульнёвай культуры, узнялі яе 
да прафесійнага ўзроўню. Скамарохі ўжо з сярэдзіны XVI ст. 
на тэрыторыі Беларусі складалі значную сацыяльную прас-
лойку. 

Прадстаўленні вандроўных скамарохаў часцей за ўсё ад-
бываліся на плошчах гарадоў, местачковых кірмашах ці про-
ста на вясковай вуліцы. Яны выступалі заўсёды у жывым 
людскім акружэнні і карысталіся вялікай папулярнасцю. Рэ-
пертуар скамарохаў быў самы разнастайны, аднак яны адда-
валі перавагу творам сатырычным і парадыйным, у ігравой 
інтэрпрэтацыі якіх шырока выкарыстоўвалі сродкі гратэску і 
буфанады. Акрамя твораў, запазычаных з фальклору і адпа-
ведна апрацаваных, скамарохі стваралі і ўласны рэпертуар. 
Выкарыстоўвалі яны таксама і інтэрмедыі школьнай драмы, 



 174 

рэпертуар батлейкавага тэатра, асабліва сатырычныя сцэны з 
выразным сацыяльным зместам. 

Уся сістэма выяўленчых сродкаў, прынцыпы і манера ак-
цёрскага выканання скамарохаў неслі на сабе адбітак яркай 
тэатральнай умоўнасці, якая непасрэдна адпавядала характа-
ру тэатра. Вялікую ролю ў фарміраванні і станаўленні на-
цыянальных тэатральных традыцый адыграў батлейкавы тэ-
атр. 

Батлейка — беларускі народны тэатр лялек, творчасць 
якога складае адну з самых яркіх старонак у гісторыі народ-
нага тэатральнага мастацтва. Драматургія гэтага тэатра ў сва-
ёй развітой форме спалучае два пачаткі — рэлігійны і свецкі. 
Батлейка паслядоўна прытрымлівалася прынцыпу размежа-
вання высокага і нізкага. Значная частка яе рэпертуару заста-
лася да самага апошняга часу асобнай, біблейска-
містэрыяльнай. Сцэны, якімі асабліва інтэнсіўна пачала па-
паўняцца батлейка, склалі другую частку яе рэпертуару. 
Асобны і надзвычай цікавы раздзел драматургіі народнага тэ-
атра лялек складаюць фальклорныя камедыйныя сцэны. У іх 
знайшлі выразны адбітак народны светапогляд і густ, народ-
ныя прынцыпы асэнсавання жыццёвых з’яў. 

Батлейкавая камедыя дала многа выдатных прыкладаў 
вострай сатыры і вясёлага гумару, вывела на сцэну шэраг 
цікавых характараў і сацыяльных тыпаў, падаравала 
шматлікія ўзоры народнай фантазіі і дасціпнасці.  

У пачатку ХХ ст. традыцыйная батлейка перастала 
існаваць як масавая мастацкая з’ява, але яна аказала значны 
ўплыў на прафесійную нацыянальную літаратуру, у тым ліку 
і драматургію.  

З фальклорнымі формамі тэатра непарыўна звязаны 
школьны тэатр, які ўзнік у XVI ст. Яму належала прыметная 
гістарычная роля ў культурным жыцці многіх еўрапейскіх 
краін. Названы тэатр уяўляе сабой сукупнасць тэатральных 
паказаў, якія даваліся паводле п’ес, напісаных пераважна вы-
кладчыкамі тагачасных навучальных устаноў (калегій, 
семінарый, акадэмій) у адпаведнасці з канонамі школьных 
“піітык” для пазнавальна-дыдактычных і прапагандысцка-
выхаваўчых мэт. 

Тагачасныя драматургі імкнуліся інсцэніраваць найбольш 
драматычныя эпізоды Свяшчэннага Пісання, розныя 



 175 

біблейскія гісторыі, надаць тэатралізаваны характар 
рэлігійнаму абраду і звярнуцца з гэтай мэтай да традыцый 
антычнасці і Рэнесанса. Такая тэатралізацыя рэлігійнага аб-
раду назіралася ў краінах Заходняй Еўропы ўжо ў раннім ся-
рэдневякоўі. Ён выкарыстоўваўся не толькі ў навучальных 
мэтах, але і ў якасці зброі барацьбы з капіталізмам. 

Езуіты ў адказ на гэта накіравалі тэатр супраць лютэран-
ства, а пры сваёй экспансіі на Усход — і супраць праваслаўя. 
Праваслаўная царква ў сваю чаргу выкарыстала школьны тэ-
атр для барацьбы супраць каталіцызму. З канца XVI ст. 
школьны тэатр атрымаў шырокае распаўсюджанне на Ук-
раіне і ў Беларусі. У часы барока ў Беларусі дзейнічалі 14 
езуіцкіх школьных тэатраў, у якіх, паводле няпоўных звестак, 
было пастаўлена каля 100 твораў. Найбольшая колькасць вя-
домых пастановак прыпадае на Полацк — 29 спектакляў. Ап-
рача езуітаў, школьныя прадстаўленні наладжвалі і пратэ-
станты.  

У першай трэці XVIІІ ст. школьныя тэатры існавалі не 
толькі ў гарадах, але і ў маленькіх мястэчках. У жанравых 
адносінах рэпертуар езуіцкага школьнага тэатра складаўся з 
трагедый, камедый, трагікамедый, літургічных драм, 
інсцэніровак дыспутаў і судовых пасяджэнняў. Межы паміж 
гэтымі жанрамі былі даволі хісткія, рухомыя, таму часта ў 
адным і тым жа творы спалучаліся трагічнае і камічнае. 
Большасць драм суправаджаліся інтэрмедыямі. Іх не было 
толькі ў драмах страснага тыдня, перад Вялікаднём. 
Інтэрмедыі пісаліся не на лацінскай, а на больш зразумелай 
гледачу польскай ці рускай (беларускай) мове. 

Школьны тэатр, росквіт якога прыпадае на часы барока, 
працягваў сваё існаванне ў эпоху Асветніцтва — прыкладна 
да канца XVIІІ ст. Ен выпрацаваў не толькі строга нарма-
тыўную тэорыю драматургіі, але і выканаўчага мастацтва. У 
сваёй аснове яна была адзінай для школьнага тэатра ўсіх 
краін. 

 
Народная драма 

У вуснай народнай драматургіі надзвычай разнастайны і 
багаты арсенал твораў малых формаў. Малыя формы 
ўяўляюць сабой невялікія сцэнкі з удзелам аднаго, двух або 
трох выканаўцаў. Па меры стварэння народных драм буйной 



 176 

формы гэтыя сцэнкі пачалі ўключацца ў іх у якасці 
інтэрлюдый. 

Менавіта ў невялікіх па аб’ёму драматычных сцэнках, 
інтэрмедыях, батлейкавай драме найбольш поўна і па-
мастацку пераканаўча знаходзіла сваё адлюстраванне рэ-
чаіснасць, з’явіўся шэраг яркіх вобразаў і тыпаў. 
Развіваючыся ў рэчышчы агульнафальклорных традыцый, 
драма паслядоўна прытрымлівалася і ўласцівых фальклору 
мастацкіх прынцыпаў. 

У большасці “малая” драматургія насіла камедыйны ха-
рактар, а многія творы мелі выразную сатырычную афар-
боўку. У невялікіх, але па-мастацку яркіх сцэнах народ вы-
смейваў пана, фанабэрлівага франта, доктара-шарлатана, 
карчмара і іншых персанажаў, да якіх меў непасрэднае дачы-
ненне ў паўсядзённым жыцці. 

Асабліва рэльефна ўзаемаадносіны селяніна і пана 
знайшлі сваё выяўленне ў ананімных “гутарках”, якія тэма-
тычна адлюстроўваюць адну з важных сацыяльных перамен 
часу — адмену прыгону. У самой іх назве знайшла пэўнае 
замацаванне драматургічная адметнасць формы — дыялога, 
пабудаванага па прынцыпу пытанняў і адказаў. Зарадзіўшыся 
ў сферы разнастайных формаў традыцыйнай гульнёвай куль-
туры беларусаў, элементы драмы ў працэсе гістарычнага 
развіцця паступова прывялі да з’яўлення буйных драма-
тургічных твораў.  

Творы буйной формы ў шматграннай драматургічнай 
спадчыне беларусаў займаюць асобнае месца. Гэта не толькі 
прыметная з’ява народнай тэатральнай культуры, але і яе 
вяршыня. 

XVIІ–XVIІІ стст. — перыяд найбольшага росквіту вуснай 
народнай драматургіі. Менавіта ў гэты час адбываецца пра-
цэс драматычнага фарміравання такіх твораў, як “Лодка”, 
“Цар Максіміліян” і “Цар Ірад”. Гэтыя творы вызначаюцца 
вострым канфліктам і больш развітым у параўнанні з не-
вялікімі сцэнамі сюжэтам. У пэўнай ступені яны стаяць ужо 
на мяжы народнай і прафесійнай драматургіі.  

У гісторыі беларускага тэатра народная драма засталася 
найбольш значнай вяршыняй калектыўнай драматычнай 
творчасці, у якой надзвычай поўна праявіліся характэрныя 
асаблівасці тэатральна-ігравой культуры народа. У той жа час 



 177 

яна дастаткова выразна выявіла рысы, блізкія да прафесійнай 
тэатральнай творчасці, і аб’ектыўна з’явілася найбольш 
блізкай папярэдніцай нацыянальнага прафесійнага тэатра. 

Падсумоўваючы вышэйсказанае, неабходна адзначыць, 
што для народнага тэатра характэрныя пераемнасць і 
ўстойлівасць мастацкіх традыцый, якія складваліся ў працэсе 
гістарычнага развіцця народных эстэтычных прынцыпаў, 
творчых навыкаў і прыёмаў выканання і перадаваліся з пака-
лення ў пакаленне. 

Элементы народнага тэатра ў пачатку ХХ ст. выкары-
стоўваліся атамарскімі гурткамі, якія наладжвалі беларускія 
вечарынкі, і прафесійнымі тэатрамі І.Буйніцкага, У.Галубка. 
Іх спектаклі захоўвалі сувязь з народнымі ігрышчамі: разам з 
пастаноўкамі драматычных твораў уключалі выкананне на-
родных песень і танцаў, дэкламацыю. Традыцыі батлейкі і 
народнай драмы адраджаюцца ў асобных пастаноўках ама-
тарскіх і народных тэатраў. 

 
Народная музыка 

Народная музычная творчасць з’яўляецца адным з най-
больш значных раздзелаў мастацкай культуры. Вытокі на-
роднага музычнага мастацтва неабходна шукаць у культуры 
старажытных плямён. Музыка, песні, танцы суправаджалі 
разнастайныя бакі жыцця народа — вытворчы, сямейны і 
культавы. 

Музычны фальклор, песенная і інструментальная твор-
часць народа ўзніклі на аснове мастацкіх традыцый і адлюст-
роўваюць калектыўна выпрацаваныя эстэтычныя прынцыпы. 
Вядучае месца ў музычнай культуры займае песенная твор-
часць, якая ахоплівае некалькі вялікіх гістарычных пластоў. 
Найбольш даўні пласт утвараюць песні каляндарна-
земляробчага і сямейна-абрадавага цыклаў. 

Каляндарна-земляробчыя песні прадстаўлены на тэрыто-
рыі Беларусі жанрамі калядных, шчадроўскіх, масленічных, 
веснавых, валачобных, юраўскіх, купальскіх, пятроўскіх, 
жніўных, яравых і льняных, восеньскіх песень; сямейна-
абрадавыя — жанрамі радзінных, вясельных песень, гала-
шэнняў. Вобразны лад песень вызначаецца маляўнічасцю або 
элегічнасцю, псіхалагічнай паглыбленасцю бытавых замалё-
вак.  



 178 

Другі яркі і разгорнуты гісторыка-стылявы пласт народ-
най песнятворчасці складаюць песні, што ўзніклі ў больш 
позні, сярэдневяковы перыяд (XV–XVIII стст.), гэта мужчын-
ская сацыяльная лірыка і эпас, а таксама бытавыя, жар-
тоўныя, любоўна-лірычныя песні. Ад песень старажытнага 
пласта яны адрозніваюцца не прымеркаванасцю выканання, а 
прымацаваннем напеву да пэўнага тэксту і яркай 
індывідуалізацыяй музычна-паэтычнага вобраза. У ХІХ ст. 
склаўся новы пласт беларускай песнятворчасці, які ўключае 
батрацкія песні, адыходніцкія, рабочыя, рэвалюцыйныя і 
“літаратурныя”, а таксама прыпеўкі-частушкі. 

Песенная творчасць беларусаў адметная разнастайнасцю і 
багаццем мясцовых традыцый. Яны выяўляюцца і ў перавазе 
пэўных песенных жанраў у пэўных этнаграфічных зонах, і ў 
мясцовай стылявой афарбоўцы агульнапашыраных жанраў, і 
ва ўласна меладычных асаблівасцях напеваў. 

Народная музыка, акрамя вакальнай і музычна-
танцавальнай творчасці, уключае інструментальнае мастац-
тва, заснаванае на традыцыях розных груп і слаёў на-
сельніцтва.  

Першыя звесткі пра інструментальную культуру адносяц-
ца да IV–ІI стст. да н.э. Археалагічныя знаходкі сведчаць аб 
тым, што ў тыя старажытныя часы на землях, дзе размешчана 
сучасная Беларусь, існавалі прылады ў форме розных самагу-
чальных інструментаў. Да найбольш ранніх археалагічных 
знаходак адносяцца гліняныя бразготкі, фрагмент касцяной 
дудачкі, берасцяная дудачка, бразготкі-падвескі. 

Як сведчаць археалагічныя раскопкі, з XI–XII стст. на-
сельніц-тва паўночна-заходніх земляў тэрыторыі, якая нале-
жыць сучаснай Беларусі, выкарыстоўвала ў сваім побыце 
разнастайныя віды труб, рогі, званы, званочкі, дудкі, 
гліняныя свісцёлкі, шархуны, барабаны, бубны, струнныя 
інструменты накшталт псалтэрыума. 

Інструменты ў жыцці народа выконвалі разнастайныя 
функцыі: сігнальную (утылітарную), магічную, рытуальную, 
эстэтычную, забаўляльную, якія знаходзіліся паміж сабой у 
непасрэдных узаемасувязях. Пашырэнне сферы працоўнай 
дзейнасці, развіццё культуры, грамадства садзейнічалі 
ўдасканаленню інструментаў, павышалася іх сацыяльная 
значнасць у культуры і грамадстве. 



 179 

Гук інструмента, тэмбр, сіла вызначалі асаблівасці яго 
прызначэння і выкарыстання ў традыцыі. 

Сігнальную функцыю выконвалі інструменты, у якіх быў 
моцны, звонкі гук: рог, труба, барабан, бубен, звон, званочкі, 
біла, бразготка, шархуны. 

Магічнай функцыяй надзяляліся гукавыя прылады яшчэ з 
язычніцкіх часоў. Яна захавалася ў прыметах, звычаях і ў 
больш познія гістарычныя перыяды грамадства. Моцны гук, 
шум у народных уяўленнях — гэта сіла, якая абараняе чала-
века і жывёлу ад нячысцікаў. 

Суправаджэнне ў старадаўнія часы вяселля ігрой на трубе 
было выклікана засцярогай ад злых духаў. Шумёлы, браз-
готкі з’яўляліся не толькі ўпрыгажэннем у жаночых строях і 
іншых рэчах, яны мелі таксама і ахоўнае значэнне. 

Інструментальная музыка заўжды была накіравана на 
стварэнне радаснага, жыццесцвярджальнага настрою, атма-
сферы буйной весялосці. Гэтым абумоўлена і з’яўленне ў на-
роднай музычнай культуры ў пачатку XVI ст. жалейкі, дуды, 
затым цымбалаў, некалькі пазней — скрыпкі. Меладычныя 
магчымасці гэтых інструментаў садзейнічалі развіццю эстэ-
тычнай функцыі. Непасрэдная сувязь з песняй, танцам на 
якасна новым узроўні спрыяла ўзаемаўзбагачэнню ўсіх відаў 
народнай творчасці. Інструментальная музыка абнавілася но-
вымі сродкамі мастацкай выразнасці, пашырыла свой рэпер-
туар, стала больш важнай часткай абрадавых дзеянняў, на-
родных свят. 

Развіццё народнай музычнай культуры садзейнічала 
фарміраванню эстэтычнай функцыі утылітарных 
інструментаў — трубы, дудкі, жалейкі, а таксама бразготак, 
трашчотак, шархуноў. Пастухі ў час пасьбы для забавы, зада-
вальнення эстэтычных патрэбнасцей выконвалі на пасту-
хоўскіх інструментах імправізацыйныя і песенныя найгры-
шы. На бяседах, вечарынах гэтыя інструменты ўзбагачалі гу-
чанне традыцыйнага вясковага ансамбля яркімі, каларытнымі 
фарбамі, якія надавалі музыцы звонкасць, гучнасць, веся-
лосць. 

У беларускай народнай інструментальнай музыцы 
існуюць чатыры жанравыя групы: сігнальная, 
імправізацыйная, песенная, танцавальная. Асабліва ганаровае 
месца заўсёды адводзілася ансамблевай музыцы, якая часцей 



 180 

за ўсё гучала разам з танцам і песняй. 3 цягам часу ансамбле-
вае музіцыраванне сфарміравалася ў самастойны від народ-
нага выканаўства. Свайго найвышэйшага росквіту яно дася-
гае ў творчасці народных музыкаў-прафесіяналаў вуснай тра-
дыцыі, якія ў мэтах удасканалення музычнага рамяства 
аб’ядналіся ў выканальніцкія школы. Інструментальная ан-
самблевая музыка гучала ў абрадах і на вечарынах, кірмашах 
і бяседах. Мастацтва ансамблевага выканання танцавальных 
найгрышаў, як правіла, прызначалася для грамады, што гаво-
рыць пра значнасць ансамблевай музыкі у жыцці народа, якая 
ўвасабляе яго светасузіранне, жыццёвы аптымізм, эстэтыч-
ныя патрэбы. Народная музычная культура ўвасабляецца ў 
выніках творчай дзейнасці народа: стварэнні музычных 
інструментаў, музыкі, у асаблівасцях іх функцыянавання і 
перадачы ў традыцыі. 

Сучасная народная інструментальная культура сваімі вы-
токамі ўзыходзіць да канца XIX — пачатку XX ст. — перыя-
ду бурнага росквіту інструментальнай культуры, ака-
дэмічнага аркестравага выканаўства, аматарскага народнага 
музіцыравання. У працэсе гістарычнага развіцця народная 
музычная культура захоўвае традыцыі мінуўшчыны. 

Развіццю народнага выканаўства садзейнічала прамысло-
вая вытворчасць музычных інструментаў, якая задавальняла 
патрэбы ўсіх, хто жадаў далучыцца да музычнай творчасці. 
Аркестравая музыка, разнастайныя ансамблі загучалі са сцэ-
ны, на плошчах і вуліцах у вялікіх гарадах і невялікіх пасёл-
ках. 

У новых сацыяльна-культурных умовах адбываецца аб-
наўленне народных традыцый. 

Абагульняючы і зберагаючы вопыт многіх пакаленняў, 
народная музыка мае вялікае эстэтычнае, пазнавальнае і вы-
хаваўчае значэнне. Музычны фальклор — аснова нацыяналь-
нага музычнага стылю, вызначальная крыніца прафесійнай 
кампазітарскай музыкі і канцэртнай творчасці прафесійных і 
аматарскіх музычных калектываў. 

 
Народны танец 

Найбольш старажытным відам народнай творчасці 
з’яўляецца харэаграфічны фальклор. Ён па праву лічыцца 



 181 

першакрыніцай сцэнічнага танца, асновай нацыянальнага ха-
рэаграфічнага стылю.  

Узнікненне танца звязана з народнымі абрадамі. У розных 
народаў на гэтай аснове створаны шматлікія абрадавыя тан-
цы. Напрыклад, цэйлонскі танец агню, нарвежскі танец з фа-
келамі, карагоды ў славян. У працэсе гістарычнай эвалюцыі 
народны танец паступова адыходзіў ад абрадавых дзействаў і 
набываў новы змест. 

Танцы перадавалі характар і звычкі звяроў ці птушак, якія 
былі папулярныя ў тых ці іншых народаў. Так, у паўночна-
амерыканскіх індзейцаў шырока распаўсюджаны танец 
бізона, у якутаў — танец мядзведзя, у індусаў — паўліна, у 
славян — жураўля, гусака. Рухі і прыёмы сялянскай, рамес-
най і фабрычнай працы дасканала імітуюцца ў латышскім 
танцы жняцоў, эстонскім — шаўцоў, украінскім — бандароў. 

Многія народныя танцы адлюстроўваюць воінскі дух, ад-
вагу, гераізм (“пірычныя” танцы старажытных грэкаў, шат-
ландскі танец з мячамі). Шмат народных танцаў прысвечана 
тэме кахання, павазе да жанчыны (славянскія кадрыля, ма-
зурка, грузінскі картулі). У кожнага народа склаліся свае 
танцавальныя традыцыі, пластычная мова, асаблівая каарды-
нацыя рухаў і прыёмы іх суадносін з музыкай. Танцы народаў 
Заходняй Еўропы заснаваны на руху ног, Сярэдняй Азіі і Ус-
ходу — на пластыцы рук і корпуса. Аснова народнага танца 
— рытмічны пачатак, што падкрэсліваецца танцорам. Харак-
тар выканання ў значнай ступені залежыць ад касцюма.  

Харэаграфічныя элементы беларускага танца цесна злітыя 
са спевамі, музыкай, драматычным дзеяннем, што займалі 
значнае месца ў старажытных абрадах і гульнях. Яны быта-
валі да сярэдзіны ХХ ст., а некаторыя існуюць і цяпер. Ас-
ноўныя рысы народнага танца — вылучэнне пластыкі, руху 
як асноўнага сродку выразнасці, інструментальнае суправад-
жэнне, замацаванасць і паўторнасць фігур. Танцы разнастай-
ныя тэматычна, кампазіцыйна, па рытме і малюнку, жыцця-
радасныя па настроі. У беларусаў пераважаюць парна-
масавыя танцы, жаночы танец істотна не адрозніваецца ад 
мужчынскага.  

Аналіз асноўных тэндэнцый развіцця народнага танца 
сведчыць, што ў пачатку ХХ ст. пачаўся працэс асіміляцыі 
традыцыйнага фальклору з танцавальнымі формамі полькі, 



 182 

кадрылі, іншымі тыпамі гарадскога танца. Пашырыліся но-
выя бытавыя і бальныя танцы, фальклор гарадскіх ускраін. 
Старажытны пласт народных танцаў абнаўляўся, сталі пера-
важаць танцы, сканструяваныя па стандартах. Развіваецца 
імправізацыйны сольна-масавы танец, калі ўдзельнік танцуе 
адзін або сярод групы выканаўцаў, свабодна імправізуючы. 

Сучаснае харэаграфічнае мастацтва пастаянна звяртаецца 
да народнага танца, які з’яўляецца асновай сцэнічных танцаў. 
Харэаграфічны фальклор у пластычнай форме адлюстроўвае 
ўражанні ад навакольнага свету, жыццё, побыт і працоўную 
дзейнасць народа, увасабляе яго нацыянальны характар, спо-
саб вобразнага мыслення. 

 
Народнае дэкаратыўна-прыкладное мастацтва 

Асобнай галіной народнай творчасці, якая ўключае выраб 
па-мастацку афармленых прылад працы, хатняга начыння, 
бытавога абсталявання, транспартных сродкаў, посуду і 
іншых вырабаў, з’яўляецца дэкаратыўна-прыкладное мастац-
тва. Яно мае ярка выяўлены нацыянальны характар, адлюст-
роўвае самабытнасць жыцця народа, яго эстэтычныя ідэалы і 
погляды, гарманічна спалучае утылітарныя, практычныя 
функцыі вырабаў з мастацкімі задачамі. Гэта дасягаецца 
ўмелым выкарыстаннем дэкаратыўных магчымасцей матэ-
рыялу, прастатой кампазіцыі, яснасцю мастацкай мовы. Ас-
ноўныя вызначальныя рысы дэкаратыўна-прыкладнога мас-
тацтва — трыдыцыйнасць (перадача з пакалення ў пакаленне 
лепшых набыткаў у галіне формаў прадметаў, дэкору, навы-
каў апрацоўкі матэрыялу) і калектыўнасць творчасці. Харак-
тар яго вызначаецца пераважна асаблівасцямі матэрыялу і 
тэхналогіі вытворчасці. Як і іншыя галіны народнай культу-
ры, дэкаратыўна-прыкладное мастацтва багатае і разна-
стайнае. За доўгі і складаны шлях развіцця яно выпрацавала 
мноства формаў, надзвычай багатыя разнастайныя і шматс-
лойныя матывы, якія адлюстроўваюць шматвяковыя, а то і 
тысячагадовыя традыцыі. 

У Беларусі найбольш распаўсюджанымі відамі дэкара-
тыўна-прыкладнога мастацтва з’яўляюцца кавальства, ткац-
тва, ганчарства, пляценне, вышыўка, разьба па дрэве і інш. 

Ткацтва — адзін з самых старадаўніх і распаўсюджаных 
відаў народнага мастацтва. Займаліся ткацтвам не толькі 



 183 

жанчыны, але і мужчыны. Побач з вяско-
вым ткацтвам шырока распаўсюджаным 
было ткацтва ў мястэчках і гарадах. Тут 
адкрываліся ткацкія цэхі, майстэрні і ма-
нуфактуры. 

На мануфактурах ткалі кілімы, г.зн. 
дываны ваўняныя, бязворсавыя, двухбако-
выя. Па тэхніцы вырабу, узорах і 
спалучэнні колераў кілімам адпавядаюць 
народныя посцілкі. Найбольш 
распаўсюджанымі для многіх майстэрань 
былі матывы кошыка, вазона з кветкамі ці 
раскіданых па полі букетаў. Гама колеру 
нешырокая, але заўсёды гарманічная. На-
родныя ўзоры тканіны, у тым ліку і дыва-
ны, вырабляліся рознымі тэхнікамі: бра-
най, закладнай і выбарнай. Кілімы 
падзяляліся на тры тыпы — мануфактур-
ны, дворскі і народны. Дворскія тканыя 
кілімы вырабляліся ў гарадах і мястэчках 
па заказе заможнай шляхты, якая мела 
“свой двор”. Арнамент іх вытрыманы пе-
раважна ў народных традыцыях, аднак з 
увядзеннем заходнееўрапейскіх матываў у 
стылі барока і класіцызму. Народныя 
кілімы вырабляліся для абразоў і аздаб-
лення народнага жылля. У іх 
скарыстоўваліся геаметрычныя і 
раслінныя ўзоры. Мануфактурныя ворса-
выя дываны ўжываліся для ўпрыгажэння 
інтэр’ераў палацаў і сядзіб.  

Беларускі традыцыйны тэкстыль вы-
лучаўся яркай самабытнасцю, лепшыя 

Адзін з выдатных узо-
раў беларускага ткац-
тва – слуцкія паясы з 
залочанага шоўку. Дру-
гая палова XVIII ст. 

Беларускі жаночы 
касцюм 



 184 

дасягненні беларускіх майстроў увасобіліся 
ў такіх значных этнакультурных з’явах, як 
традыцыйны касцюм і абрадавы ручнік. 
Разнастайныя прыёмы аздаблення тканін 
выкарыстоўваліся і пры вырабе побытавых 
рэчаў — посцілак, абрусаў, пасцельнай 
бялізны і інш. Традыцыйны касцюм 
з’яўляецца своеасаблівай візітнай карткай 
беларусаў. Разам з мовай ён лічыцца най-
важнейшай этнічнай прыметай, яскрава ад-
люстроўвае характар народа, узровень яго 
духоўнага і матэрыяльнага жыцця, гандлё-
выя і культурныя сувязі з народамі іншых 
краін. Беларускаму народнаму касцюму 
ўласціва ўстойлівасць многіх архаічных 
рыс, што прасочваецца ў шырокім 
выкарыстанні даматканых рэчаў, простых 
формах адзення, рацыянальнасці яго 
прамалінейнага крою, пераважанні бела-
чырвонага каларыту, паласатага, клятчаста-
га і ромба-геаметрычнага арнаменту. 

Ручнік з’яўляецца адначасова бытавым, 
абрадава-рытуальным і дэкаратыўным 
прадметам. Шматсемантычны і 
універсальны па сваіх функцыях, ён быў 
верным спадарожнікам беларусаў на праця-
гу стагоддзяў, не страціў сваей актуаль-
насці і ў нашы дні, адыгрываючы важную 
ролю ў сямейнай абраднасці. Разам з кас-
цюмам ручнік данёс да нас арнаментальныя 
і тэхналагічныя асаблівасці традыцыйнага 
ткацтва, вышыўкі, карункавага пляцення, 
увасобіўшы ў сабе мастацкі густ і талент 
нашых продкаў. Мясцовыя арнаментальна-
кампазіцыйныя каноны мастацкага аздаб-
лення ручніка, што выпрацоўваліся ў ходзе 
яго развіцця, не перашкаджалі народным 
майстрам рабіць свае творы непаўторна 
разнастайнымі і вельмі прыгожымі. Ткацтва, 
вышыўка, карункапляценне займаюць даволі 

Беларускі рушнік 

Мастацкая коўка зброі. 
Меч з фігурнай гардай. 
Сучасная рэканструкцыя 

Каваны крыж. 
Канец ХІХ ст. 



 185 

прыметнае месца і ў сучаснай сістэме мас-
тацкай прамысловасці. 

 
Кавальства — адно з самых пашыра-

ных у народным побыце рамяство. У кож-
най гаспадарцы ў мінулых стагоддзях трап-
лялася якая-небудзь выкаваная з металу 
прылада працы, бытавая рэч, мацаванне 
для мэблі, частак збудавання і г.д. Каваныя 
вырабы выкарыстоўваліся ў розных відах 
пабудоў: жыллёвых, гаспадарчых, 
сядзібных, культавых — і спалучалі ў сабе 
як утылітарную, так і мастацкую функцыі з 
яўнай перавагай першай. Аднак элементы 
мастацтва можна выявіць у многіх, нават 
самых празаічных кавальскіх вырабах. Тыя 
з іх, што пастаянна былі навідавоку, перш 
за ўсё элементы архітэктурнага ўбрання, 
звяртаюць на сябе ўвагу нават пры адсут-
насці яўна выяўленага дэкору. Жалеза — 
матэрыял на першы погляд халодны, але 
пасля кавальскай апрацоўкі ён дзівосным 
чынам мяняецца, нібыта ўбірае ў сябе цяп-
ло чалавечай рукі. Апрацаваная малатком 
жалезная загатоўка траціць сваю безжыц-
цёваць і халоднасць. Сляды кавання, роз-
ныя ўмяціны, няроўнасці “адухаўляюць” 
выраб, надаюць яму пластычнасць і нават 
своеасаблівую скульптурнасць, чым вы-
значаюцца бытавыя вырабы і з іншых ма-
тэрыялаў: гліняны посуд, выдзеўбаныя вы-
рабы, плеценае саламянае начынне. 

Яшчэ больш ярка праяўляліся мас-
тацкія якасці каваных вырабаў, калі майстры свядома ставілі 
перад сабою пэўныя задачы і да таго ж не былі абмежаваны 
матэрыялам. Гэта маглі быць заказ на аздабленне мясцовай 
царквы, касцёла, панскай сядзібы, акоўкі брычкі ці вазка, вы-
раб надмагільнай агароджы ці крыжа. У такіх выпадках вы-
карыстоўваліся ўсе вядомыя віды кавальскага дэкору. Ме-
талічныя дэталі выконвалі прыметную ролю ў знадворным 

Каваная дзвярная 
клямка. Канец XIX ст. 

Славянскія куфы 

Каваная дзвярная за-
веса. Канец XIX ст. 

Ключ ад серэднявеч-
най  Гародні 



 186 

аздабленні народнага жылля, мясцовых сядзіб, культавых 
збудаванняў. Іх выкарыстоўвалі з асаблівай стараннасцю, 
часта па-рознаму дэкаравалі.  

Асноўная частка каваных дэталей канцэнтравалася на ўва-
ходных дзвярах. Яны дэкараваліся паўкруглымі ці гранёнымі 
плешкамі каваных цвікоў. Такі спосаб арнаментацыі быў па-
шыраны ў архітэктуры гарадоў і мястэчак, у аздабленні куль-
тавых пабудоў яшчэ ў сярэднявеччы, а ў канцы ХІХ ст. суст-
ракаецца і ў вёсцы. У тыя ж часы на дзвярах народнага жыл-
ля з’яўляюцца і металічныя завесы, якія мелі некалькі тыпаў. 
Напрыклад, у Беларусі бытавалі двухбаковыя і аднабаковыя, 
стужкавыя і шчытападобныя і іншыя завесы. 

У канцы ХІХ ст. пад уплывам горада у сялянскім жыллі, 
асабліва на дзвярах свірнаў, пачынаюць з’яўляцца таксама 
ўнутраныя накладныя замкі. Іх ключавіны заўсёды былі 
аформлены. Яны мелі звычайна сэрцападобную форму з ба-
гата арнаментаванымі краямі або форму прамавугольніка з 
простай прафіліроўкай па краях і дэкаратыўна распрацава-
ным верхам, дзе можна бачыць галоўкі жывёл і птушак, нават 
сілуэт чалавека, а на культавых збудаваннях — крыжык.  

У мастацкіх адносінах цікавасць уяўляюць таксама кава-
ныя металічныя краты, што ахоўвалі вокны гаспадарчых па-
будоў у заможных сядзібах і ў культавых збудаваннях. Яны 
маюць тыпова народны характар. Вырашэнне іх простае — 
жалезная паласа з высечанымі і адагнутымі вострымі зубамі. 
У невялікіх квадратных аконцах гаспадарчых пабудоў дзве 
паласы маглі быць замацаваны крыж-накрыж, утвараючы 
своеасаблівую дэкаратыўную кампазіцыю. 

Асобную групу складаюць вырабы, звязаныя толькі з 
культавымі збудаваннямі. Гэта ажурныя каваныя крыжы, што 
ўвенчваюць купалы сельскіх цэркавак, шпілі касцёлаў, 
вільчакі каплічак і званіц, вароты царкоўных і касцёльных 
агароджаў. Росквіт кавальства прыпадае на другую палову 
ХІХ — пачатак ХХ ст. 

Дэкаратыўна адкаваныя крыжы сустракаюцца па ўсёй Бе-
ларусі, але асабліва шмат іх у яе заходніх раёнах. 

Больш разнастайныя ў мастацкіх адносінах металічныя 
дэталі мэблі. Найбольш пашыраным відам мэблі, які меў 
асабліва багатае і своеасаблівае металічнае ўбранне, 
з’яўляліся куфры. Яны ўяўлялі сабой масіўную ёмістасць з 



 187 

тоўстых дошак, густа акаваную металічнымі стужкамі. 
Акоўка, акрамя практычнай, выконвала і дэкаратыўную ро-
лю, пакрываючы паверх скрыні адмысловымі ўзорамі. Здаўна 
яны звязваліся з вясельным абрадам, таму іх выраблялі з 
асаблівым стараннем і майстэрствам, спалучаючы розныя 
віды дэкору: кавальства, размалёўку, разьбу. 

Такім чынам, мастацкая апрацоўка металаў, якая бытавала 
пераважна ў выглядзе кавальства, займае пачэснае месца ў 
народнай культуры. Мастацкае кавальства развіваецца і сён-
ня. Мастацкая апрацоўка металу выкарыстоўваецца пры вы-
рабе варот, агароджы, весніц, балюстрады, а таксама над-
магільных агароджаў і помнікаў. Іх выраб у апошнія дзе-
сяцігоддзі набыў значнае пашырэнне як у Беларусі, так і за яе 
межамі і ўжо стаў своеасаблівай традыцыяй. 

Адметнасцю сучаснай мастацкай апрацоўкі металу 
з’яўляецца надзвычайная разнастайнасць малюнкаў і кам-
пазіцыі дэкору, што сведчыць пра яўную перавагу самадзей-
нага пачатку. Праўда, сустракаецца нямала эклектычных ма-
ламастацкіх вырабаў, не заўсёды адчуваецца добры густ. 

 
Ганчарства. Ганчарства ўзнікла яш-

чэ да эпохі неаліту. Археолагамі зной-
дзены рэшткі вырабленага ўручную ке-
рамічнага посуду з гравіраваным гра-
беньчата-ямкавым арнаментам. У брон-
завы век пераважае шнуравая кераміка. 
Для жалезнага веку характэрна штрыха-
ваная, гладкасценная і чорнаглянцавая 
кераміка. Ганчарныя вырабы, зробленыя 
з дапамогай круга (X ст.), аздабляліся ў 
асноўным лінейна-хвалістым узорам, 
штрыхамі і кропкамі. Такія ўвогуле 
простыя геаметрычныя элементы ў 
спалучэнні стваралі прыгожы дэкор, які 
дапаўняў форму посуду. Для аздаблення 
вырабаў майстры прымянялі прачэрча-
ны і ляпны віды дэкору. Ляпны арна-
мент у выглядзе валікаў часта аздабляў 
плечыкі ці гарлавіну посуду. 
Найбольшы працэнт сярод вырабаў на-

Гэтым ганчарным выра-
бам каля 2 тыс. гадоў 

Традыцыйны гаспа-
дарчы посуд 

Беларускі ганчар 
прапануе свае вы-
рабы пакупнікам 



 188 

родных майстроў-ганчароў здавён складае традыцыйны гас-
падарчы посуд: гаршкі, гладышы (гарлачы), цёрлы, спарышы, 
патэльні, збанкі, міскі, талеркі і інш. У шырокім ужытку гэ-
тыя віды посуду былі ў многіх еўрапейскіх народаў. 

Асновы керамічнага майстэрства ў народным ганчарстве, 
што склаліся яшчэ ў старажытныя часы, амаль не мяняліся аж 
да ХХ ст., хіба што толькі нязначна вар’іраваліся і 

ўдасканальваліся. Народныя майстры-ганчары да апош-
няга часу практыкавалі два асноўныя спосабы 
вытворчасці ганчарных вырабаў бытавога прызначэння: 
ручную лепку і тачэнне на ганчарным крузе. 

Мастацкія якасці народнай керамікі ў многім зале-
жаць ад характару тэхнічна-мастацкіх прыёмаў 
апрацоўкі вырабаў, нават ад асаблівасцей сыравіны і 
спосабаў яе падрыхтоўкі. У многіх выпадках гэта дыктуе 
і форму, і знешні выгляд, і нават выкарыстанне таго ці 
іншага віду дэкору, яго характар і размяшчэнне. Белару-
ская народная кераміка складвалася і развівалася га-
лоўным чынам у напрамку задавальнення бытавых пат-
рэб. Мастацкае аблічча ганчарнага посуду стваралася за 
кошт своеасаблівай пластычнасці і скульптурнасці, яск-
рава выяўленых прыродных уласцівасцей матэрыялу. 
Для традыцыйных народных ганчарных вырабаў 
Беларусі яркі роспіс ці багаты ляпны дэкор нехарак-
тэрныя. Дэкор абмяжоўваўся галоўным чынам 
сціплымі хвалістымі і прамымі паяскамі, прадрапанымі 
ці ангобнымі. У большасці выпадкаў месцаразмяшчэнне 
дэкору знойдзена досыць удала, паяскі падкрэсліваюць 
кругавы, вярчальны характар вырабаў, геаметрычныя і 
стылізаваныя раслінныя ўзоры акцэнтуюць найбольш 
прыметныя часткі. У роспісах амаль не сустракаюцца 
канкрэтныя формы, паколькі майстры, па-першае, 
карысталіся абмежаванымі сродкамі дэкору, па-другое, 
разглядалі паверхню вырабаў не як карцінную пло-
скасць, а як форму, якая патрабуе завяршэння сродкамі 

дэкору. 
Значную цікавасць з мастацкага боку ўяўляюць вырабы 

утылітарна-дэкаратыўнага характару. У адрозненне ад посуду 
гаспадарчага прызначэння ганчары свядома надавалі ім два-
якія функцыі — не толькі практычнага скарыстання, але і аз-

Работа ганчара ў 
майстэрні Белару-
скага дзяржаўнага 
універсітэта куль-
туры і мастацтваў 

Цацкі-свістулькі 
“Коннікі”. 

1930-я гады 

Дэкаратыўная по-
пельніца “Два галуб-
кі”. 1930-я гады. 



 189 

даблення інтэр’ера. Найбольшыя аналогіі з традыцыйнымі 
формамі народнай керамікі маюць гаршкі для пакаёвых кве-
так, якія пераважаюць сярод вырабаў утылітарна-
дэкаратыўнага характару. 

Традыцыйны асартымент ганчарнага посуду канца ХІХ 
ст. дапаўняецца разнастайнымі букетнікамі, вазамі, цуке-
рачніцамі, цукарніцамі, маслёнкамі, салатніцамі, по-
пельніцамі, графінамі, фігурным посудам, дэкаратыўнымі та-
леркамі і інш. Такі посуд вызначаўся больш вытанчанымі 
формамі, яго нярэдка аздаблялі ангобнай размалёўкай ці ляп-
ным рэльефным дэкорам. 

Эстэтыка рукатворнасці найбольш яскрава выяўляецца ў 
ляпной дробнай пластыцы, асабліва гліняных цацках-
свістульках. Традыцыі вырабу глінянай цацкі без значных 
змен захаваліся да ХІХ — пачатку ХХ ст. — часу своеа-
саблівага росквіту гэтага віду народнага мастацтва. Цацку 
масава ляпілі практычна ва ўсіх ганчарных цэнтрах. Своеа-
саблівая прырода гэтага віду народнага мастацтва, спецыфіка 
вытворчасці, выпрацаваная яшчэ ў старажытнасці, характар і 
стылістыка мала чым адрозніваліся як у межах Беларусі, так і 
на іншых тэрыторыях Еўропы. Часавай і тэрытарыяльнай ус-
тойлівасцю вызначаецца і выбар сюжэтаў: конь, коннік, 
птушка, жаночая фігура. 

У архітэктуры важную ролю таксама выконвалі ке-
рамічныя будаўнічыя і дэкаратыўныя матэрыялы: цэгла, ча-
рапіца, плітка. Дэкор шэрагу старажытных цэркваў выкананы 
рознакаляровымі пліткамі ў выглядзе крыжоў і адвольна ў 
спалучэнні з камянямі надаваў сценам надзвычай прыгожы 
выгляд. Мазаічная кампазіцыя падлогі храмаў стваралася 
квадратнай і фігурнай каляровай пліткай (маёлікай). Вялікая 
колькасць маёлікавай пліткі знойдзена пры раскопках стара-
жытнага Пінска. 

Аб мастацкіх якасцях і характары арнаментыкі драўляных 
вырабаў дае ўяўленне кафля, якая служыла канструктыўным і 
дэкаратыўным элементам сценак печаў і камінаў, прымяня-
лася для абліцоўкі сцен у манументальных пабудовах. Спа-
чатку кафля мела цыліндрычную ці конусападобную форму. 
У XIV ст. пачалі вырабляць кафлю з квадратнай прыдоннай 
часткай. У эпоху позняй готыкі (XV ст.) выкарыстоўвалася 
кафля з плоскай знешняй сценкай квадратнай і прамавуголь-



 190 

най формы. На плоскую паверхню наносілі рэльефныя геа-
метрычныя або раслінныя ўзоры, выявы людзей. Печы маг-
нацкіх замкаў аздаблялі кафляй са складанымі геральдыч-
нымі, сюжэтнымі або партрэтнымі рэльефамі. 

Па тэхніка-матэрыяльных адзнаках кафля ў XVII—XVIII 
стст. дзялілася на тэракотавую (чырвоную), манахромную 
рэльефную і паліхромную рэльефную і распісную. У гэты пе-
рыяд у Беларусі адбывалася асваенне новай барочнай арна-
ментыкі, тэхналогіі. Шырокае распаўсюджванне атрымала 
паліваная кафля з выявамі галавы амура або анёла з крыламі і 
іх фігур. Надзвычай цікавай з’явай ў беларускім кафлярстве 
была анімалістыка (выявы свойскіх і дзікіх жывёл, птушак, 
рыб). У XVIII ст. на змену рэльефным паліхромным кафлям 
прыходзіць распісны, з роўнай паверхняй, так званы га-
ландскі тып. У гэты ж час ужывалася таксама гладкая кафля, 
накрытая зялёнай, белай або карычневай палітрай. Майстэр-
ства беларускіх керамістаў атрымала шырокую вядомасць, іх 
запрашалі ў Рускую дзяржаву для аздаблення шматлікіх збу-
даванняў. 

У нашы дні народны ганчарны промысел перажывае пры-
метны заняпад. Маштабы яго мінімальныя, асартымент вы-
рабаў моцна звузіўся, формы здрабнелі і спрасціліся. Разам з 
тым апошнім часам адзначаецца стабілізацыя гэтага працэсу, 
у некаторых выпадках — нават адраджэнне, што звязана з 
ростам цікавасці да культурнай спадчыны і пэўнымі прак-
тычнымі мерамі па яе зберажэнні. 

 
Мастацкая апрацоўка дрэва 

У народаў лясной зоны Еўропы, дзе 
пераважным будаўнічым матэрыялам 
многія стагоддзі было дрэва, мастацкая 
апрацоўка дрэва сярод іншых відаў 
рамёстваў заўсёды займала вядучае 
месца. 3 гэтага даступнага, 
універсальнага, дастаткова моцнага, 
лёгкага ў апрацоўцы матэрыялу 
ўзводзілі жыллё і гаспадарчыя пабудо-
вы, майстравалі мэблю і транспартныя 
сродкі, прылады працы і посуд. 
Шырокім быў і дыяпазон тэхнічных 



 191 

прыёмаў: дрэва секлі, пілавалі, дзяўблі, тачылі, стругалі, 
свідравалі, абпальвалі, фарбавалі, таніравалі, паліравалі, 
лакіравалі; вырабы з яго аздаблялі разьбою, роспісам, 
выпальваннем, інкрустацыяй і г. д.  

Калі выключыць з поля зроку драўляныя вырабы чыста 
утылітарнага, гаспадарчага прызначэння, то і ў такім выпадку 

сфера дрэваапрацоўкі з мастацкім ухілам досыць шы-
рокая. Перш за ўсе гэта разьбяны дэкор звязаны з 
архітэктурай народнага жылля. Значную і разна-
стайную групу складаюць прадметы побыту, прылады 
працы, посуд і інш. Нарэшце, асобнай увагі 
заслугоўвае такі найцікавейшы від беларускай народ-
най разьбы па дрэве, як скульптура.  

Асаблівасці мастацкай апрацоўкі 
дрэва самабытна выявіліся ў формах і 
дэкоры разнастайных прадметаў побы-
ту: прылад працы, нескладанага сялян-

скага посуду, гаспадарчых прылад, транспартных сродкаў і г. 
д. Многія з гэтых вырабаў — жывое сведчанне шматвяковага 
развіцця формаў дэкору, што адлюстравалі старажытныя 
вераванні і абрады. Адны вырабы, асабліва выдзеўбанае 
драўлянае начынне, цалкам падпарадкаваны старажытнай 
архаічнай стылістыцы, іншыя адчулі яе моцны ўплыў. Ста-
ражытныя традыцыі выяўляюцца ў вырабах з дрэва, якія пе-
радаюць натуральную прыгажосць матэрыялу, маюць про-
стыя канструкцыйныя формы, што найлепшым чынам адпа-
вядаюць пэўнаму прызначэнню. Гэта добра бачна на пры-
кладзе разнастайных выдзеўбаных 
чарпакоў, чаўноў, калод-дуплянак для 
пчол, бочачак-кадоўбчыкаў і інш. Пе-
ралічаныя вырабы вызначаюцца 
непаўторнай прыроднай скульптурнас-
цю формаў, цэласнасцю аб’ёмаў, ства-
раючы ўражанне непрыдуманасці, 
грунтоўнасці, вечнасці. Гэта вобразы 
самога жыцця. 

Многія простыя сялянскія рэчы, 
здавалася б, чыста утылітарнага пры-
значэння, толькі ў справе, у рабоце 
раскрываюць сваю прыгажосць. 

Сцянная кафля з замка ў За-
слаўі. Сярэдзіна XVI ст. Вясковая хата, аздоб-

леная разьбой па дрэве 

Лялька з батлеечнага прад-
стаўлення “Цар Ірад”. Пер-
шая палова XIX ст. 



 192 

Цікавы, своеасаблівы від мастацкай дрэваапрацоўкі — выраб 
драўлянай цацкі. У большасці выпадкаў яна ўяўляе сабой 
надзвычай спрошчанае, схематычнае ўвасабленне фігуркі ча-
лавека, жывёліны, птушкі. 

Народныя майстры аздаблялі сваімі творамі сельскія хра-
мы і асабліва крыжы, каплічкі, мемарыяльныя слупы і іншыя 
ўзоры малых формаў. 

Народная драўляная скульптура атрымала ў Беларусі так-
сама значнае распаўсюджанне. Для яе характэрныя сцвярд-
жэнне жыццёвай рэальнасці ў процівагу рэлігійнай 
умоўнасці, дэміфалагізацыя вобразаў 
святых. Асаблівай любоўю ў народных 
разьбяроў карысталіся вобразы Хры-
ста, апостала Пятра, архістратыга Міхаіла, Георгія Перамога-
носца і іншых святых. У скульптурах гэтых святых майстры 
персаніфікавалі сацыяльныя і душэўныя пакуты народа. 
Разьбяры ўвасаблялі, як правіла, сялянскі тыпаж з ха-
рактэрнымі для яго сацыяльнымі, этнічнымі рысамі ў трак-
тоўцы твару, адзення, трапна пададзенай паставе, жэстах, ру-
хах. Гэтыя дэмакратычныя тэндэнцыі яскрава прасочваюцца 
ў “Распяцці” з в. Сцепанкі Брэсцкай вобласці, у вобразе за-
смучанага Хрыста (г. Мядзел Мінскай вобласці), у фігурах 
апосталаў Пятра і Паўла з в. Прошкава Віцебскай вобласці. 
Зямнымі чалавечымі пачуццямі напоўнены вобразы святых: 
рукі у іх працавітыя, твары стомленыя, худыя ногі з развітымі 
ікрамі, журботныя постаці, усе яны апрануты ў сялянскае ад-
зенне. 

Народныя майстры выкарыстоўвалі выразныя сродкі для 
перадачы ўнутранага стану вобразаў. Экспрэсіўнасць вобраза 
ўзмацнялася дэфармацыяй прапорцый фігуры, абагульненас-
цю формаў. Эмацыянальную і сэнсавую выразнасць скульп-
турных вобразаў узмацнялі своеасаблівая тэхналогія апра-
цоўкі матэрыялу, добрае веданне яго пластычных і дэкара-
тыўных магчымасцей.  

У сучасных умовах насычэнне побыту масавай таннай 
прамысловай прадукцыяй абясцэніла многія традыцыйныя 
вырабы народных майстроў. Цяпер яны задавальняюць 
больш эстэтычныя, чым практычныя патрэбы, выкарыстоў-
ваюцца пераважна ў якасці твораў мастацтва і сувеніраў; па-
вялічваецца іх дэкаратыўнасць, пашыраецца колеравая гама, 

Драўляная скульптура Іісуса 
Хрыста. Пачатак ХХ ст. 



 193 

развіваюцца новыя віды і матывы аздаблення. Адначасова 
нельга не адзначыць, што з ростам цікавасці грамадства да 
традыцыйнай нацыянальнай культуры на новым узроўні ад-
раджаюцца некаторыя заняпалыя рамёствы: саломапляценне, 
аплікацыя саломай па дрэве і палатне, размалёўка па шкле, 
выцінанка, берасцяныя вырабы, архітэктурны дэкор, мастац-
кае ткацтва, вышыўка, карункапляценне, лозапляценне, пра-
цягваюць дзейнасць некаторыя асяродкі ганчарства. Ранейшы 
механізм пераемнасці традыцый саступае месца ар-
ганізаваным формам навучання: школам, студыям, гурткам, 
Дамам рамёстваў. 

 
 

4.7. Масавая культура 
Паміж дзвюма сусветнымі войнамі 

ў Еўропе, ЗША, Японіі пачало склад-
вацца новае грамадства, у якім навуко-
ва-тэхнічная рэвалюцыя, урбанізацыя, 
разбурэнне лакальных супольнасцей і 
размыванне тэрытарыяльных і сацы-
яльных межаў спарадзілі масавую 
культуру. Пад ёй разумеецца вытвор-
часць культурных каштоўнасцей, 
разлічаная на масавы і падпарадкаваны 

масам ужытак. Масавая культура і з’яўляецца прадуктам 
трансфармацыі сучаснага грамадства, яго пераходу ад 
індустрыяльнага да постіндустрыяльнага (інфармацыйнага) 
тыпу тэхналагічнага развіцця і звязана з развіццём сродкаў 
масавай камунікацыі, павышэннем узроўню адукаванасці мас 
і дэмакратызацыяй культуры, павелічэннем вольнага часу. 

Шматлікія даследчыкі гэтага феномена адзначаюць, што 
масавая культура арыентавана на масавае распаўсюджанне 
сваіх духоўных і матэрыяльных каштоўнасцей на ўзроўні 
“ўсярэдненага” масавага спажыўца. Так, Г.Андэрс, Р.Баўэр, 
К.Мертан звяртаюць увагу на наркатычны характар масавай 

культуры. Сродкі масавай інфармацыі разглядаюц-
ца імі як каналы грамадства, што распаўсюджваюць 
ілюзіі, эталоны пачуццяў і ўчынкаў. Яны 
падкрэсліваюць, што масавая культура адцягвае 
людзей ад рэальнага жыцця, запаўняе яго 

Арнольд Шварцнэгер у ролі 
Тэрмінатара 

Афіша да аднаго з фільмаў 
пра агента 007 



 194 

выдуманымі сюжэтамі, пагружае грамадства ў летаргічны 
сон.  

Сапраўды, масавая культура заснавана на розных ілюзіях, 
фантазіях, стэрэатыпах масавай свядомасці, моцна залежыць 
ад сучаснай моды, разлічана на прадстаўнікоў розных нацый, 
полаўзроставых супольнасцей і інш. Сэнсавы дыяпазон маса-
вай культуры шырокі — ад прымітыўнага кіча да складаных і 
змястоўна насычаных формаў. 

Асноўныя жанры ў розных відах культуры наступныя: у 
літаратуры — дэтэктыў, прыгоды, фантастыка, так званая 
“бульварная літаратура”; у кіно — баявік, трылер, меладрама, 
“мыльная опера”; у выяўленчым мастацтве — карыкатура, 
комікс; у музыцы — рок- і поп-музыка, а таксама разнастай-
ныя шоу. Тыповымі героямі і сімваламі масавай культуры 
з’яўляюцца, напрыклад, суперагент Джэймс Бонд, 
Тэрмінатар, усякія супермены, разнастайныя секс-сімвалы і 
інш. 

Разглядаемая форма культуры адпавядае патрэбам маса-
вай аўдыторыі ў эмацыянальнай кампенсацыі і разрадцы, ад-
пачынку, гульнях; адначасова садзейнічае ўкараненню ў свя-
домасць людзей стандартызаваных нормаў асабістай культу-
ры, ідэалагічна арыентаванага светаўяўлення, нівеліроўцы 
поглядаў і густаў. Характэрныя асаблівасці масавай культуры 
— прымітывізацыя чалавечых адносін, культ моцнай асобы, 
грошай, поспеху, асабістага абагачэння, прапаганда кан-
фармізму ў грамадскай свядомасці, жорсткасці, насілля, сек-
су, выкарыстанне разнастайных паўзабароненых і 
ўзбуджальных тэм, вобразаў і мастацкіх сродкаў, штучная за-
баўляльнасць, натуралізм і інш. Галоўным вытворцам маса-
вай культуры з’яўляюцца Злучаныя Штаты Амерыкі, а ас-
ноўнымі спажыўцамі — прадстаўнікі пераважна заходняй 
цывілізацыі. Праяўленне масавай культуры характэрна для 
ўсіх краін незалежна ад формаў дзяржаўнага ладу. 

Большасць сучасных культуролагаў сцвярджаюць, што 
масавая культура наогул прывяла да дэструкцыі асобы, паз-
бавіўшы чалавека сапраўдных пачуццяў і пержыванняў. Але 
ў асэнсаванні яе вызначаецца і другая тэндэнцыя. Шэраг дас-
ледчыкаў лічаць, што нельга разглядаць функцыі масавай 
культуры толькі з пазіцый высокай эстэтыкі і, абапіраючыся 
на іх, прымаць меры па абмежаванні гэтай культуры. Пры гэ-



 195 

тым неабходна ўлічваць культурны механізм яе некаторых 
жанраў у зняцці велізарных напружанняў, якія узнікаюць у 
паўсядзённым існаванні, настрою стомленасці і абыякавасці, 
жорсткасці і агрэсіўнасці, адчаю і разгубленасці, крыўды і 
страху. 

Істотнай асаблівасцю сучаснай масавай культуры стала 
шырокае распаўсюджванне ў ёй не толькі ўласна за-
баўляльнай мастацкай прадукцыі, але і папулярнай навукі. 
Вялікая колькасць навукова-папулярных часопісаў да-
паўняецца пастаяннымі радыё- і тэлеперадачамі адукацыйна-
га характару, што садзейнічае далучэнню шырокіх мас на-
сельніцтва да навуковых ведаў. 

 
 

4.8. Суб’екты культуры 
 

Паняцце “суб’ект культуры” ўжываецца ў культуралогіі 
як творца культуры, як носьбіт ў сферы стварэння, спажы-
вання, захавання і трансляцыі культурных дасягненняў, нор-
маў, адносін. Пад ім разумеецца пэўная сацыяльная суполь-
насць або канкрэтны індывід, які рэалізуе ў сістэме прадмет-
на-практычнай дзейнасці і пазнання культурастваральны па-
чатак, духоўнае засваенне аб’ектаў культуры, узнаўленне ся-
бе як чалавека пэўнай гістарычнай эпохі.  

У самым агульным выглядзе ланцужок суб’ектаў культу-
ры можна ўявіць так: асобныя індывіды — невялікая група — 
саслоўі — сацыяльныя слаі — нацыя — народ — дзяржава — 
чалавецтва ў цэлым. 

 



 196 

Індывід з’яўляецца асобным прадстаўніком сацыяльнай 
супольнасці, якой могуць быць народ, нацыя, сацыяльныя 
групы, грамадства. Ён фарміруецца пад уплывам грамадскіх 
адносін, культуры, непасрэднага акружэння і абумоўлены 
таксама біялагічнымі асаблівасцямі. Для індывіда ўласціва 
ўстойлівая сістэма сацыяльна значных рыс, якія і характары-
зуюць яго як члена грамадства або якой-небудзь супольнасці. 
Таму індывіда можна назваць таксама сацыяльнай істотай, 
якая самастойна вызначае ўласныя паводзіны і псіхічныя 
працэсы. У гуманітарыстыцы існуе шмат канцэпцый, у асно-
ве якіх ляжыць прызнанне самакаштоўнасці індывіда, яго 
правоў і свабод, вызначэнне асабістых інтарэсаў і актыўнай 
дзейнасці па іх рэалізацыі. Так, у старажытнагрэчаскай 
філасофіі сафісты абвясцілі чалавека мерай ўсіх рэчаў. 

У канцэпцыях Адраджэння і новага часу індывід ста-
новіцца сінонімам разняволення асобы ад феадальных пут, 
сцвярджэння роўнасці, свабоды і годнасці людзей. Ф.Бэкан, 
Т.Гобс, Д.Лок, Вальтэр, Ш.-Л.Мантэск’ё, П.Гольбах, 
Д.Дзідро, К.Гельвецый, Ж.-Ж.Русо і іншыя, даказвалі, што 
свабода прыватнай уласнасці, ініцыятывы, думкі і дзейнасці 
чалавека адпавядае яго прыродзе і неад’емным правам. Безу-
моўна, культура з’яўляецца прадуктам і функцыяй грамад-
скага жыцця. Але нельга не прызнаць, што яна ёсць і вынік 
творчасці чалавека, яго індывідуальнай творчай энергіі і на-
тхнення. Творчасць дэтэрмінавана грамадскімі ўмовамі, але 
яна таксама з’яўляецца пэўнай ступенню чалавечай свабоды, 
формай самасцвярджэння, самараскрыцця, развіцця сутнас-
ных сіл чалавека. У культуры ўвасабляецца творчая, ства-
ральная дзейнасць чалавека як мінулая, зафіксаваная ў куль-
турных каштоўнасцях, так і цяперашняя, заснаваная на пе-
раўтварэнні багацця чалавечай гісторыі ва ўнутранае багацце 
асоб, якое праяўляецца ў асваенні, перапрацоўцы рэчаіснасці 
і самога чалавека. 

Уласцівасці індывіда не вычэрпваюцца яго сацыяльнай ці 
культурнай прыналежнасцю. Існуе ўнутраны свет асобы, у 
якім аб’ектыўныя фактары знаходзяць рознае праламленне. З 
аднаго боку, культура фарміруе той ці іншы тып асобы, а з 
другога — асоба ўносіць у нормы, патрэбнасці і паводзіны 
людзей свае карэктывы. 



 197 

Такім чынам, культуралогія разглядае не толькі 
аб’ектыўныя аспекты існавання элементаў і структур культу-
ры, але і суб’ектыўныя, увасобленыя ва ўнутраным свеце ча-
лавека. 

У кожным грамадстве адбываецца працэс сацыялізацыі 
асобы, развіцця актыўнага, паўнавартаснага члена грамадст-
ва. Гэты працэс, з дапамогай якога ажыццяўляюцца падклю-
чэнне індывіда да сацыяльнай памяці дадзенай супольнасці, 
засваенне ім назапашаных традыцый, праходзіць у так зва-
ных малых сацыяльных групах. 

Малыя групы. Інструментам гуманізацыі, кансалідацыі 
грамадства, сацыялізацыі асобы, стварэння спрыяльных умоў 
для яе духоўнага развіцця з’яўляецца сям’я. Кола праблем 
сучаснай сям’і надзвычай шырокае, што не можа не 
адбівацца на яе ўдзеле у сацыяльна-культурнай дзейнасці. У 
сістэме каштоўнасных арыентацый сям’і ідзе працэс пера-
мяшчэння ад сферы непасрэднага спажывання духоўных даб-
рот да сферы культурнай дзейнасці, якая дапамагае сама-
развіццю і самасцвярджэнню сям’і, забяспечвае ёй права на 
свабоду волі і выбар сваёй сістэмы каштоўнасцей. Сацыяль-
на-культурная дзейнасць, па сутнасці, уяўляе сабой бяскон-
цую прастору для палітычнай, сацыяльнай, культурнай твор-
часці кожнай сям’і, творчага развіцця традыцый сямейнай 
педагогікі. 

Найбольш эфектыўнай формай раскрыцця сацыяльных 
сіл, іх творчай рэалізацыі з’яўляецца дзейнасць розных груп і 
аматарскіх аб’яднанняў. Аматарскі рух заснаваны на 
наяўнасці агульных інтарэсаў, на сумеснай дзейнасці, што 
стварае ўмовы для ўзаемнага абмену вопытам, сама-
выяўлення і самасцвярджэння асобы, для яе сацыяльна-
культурнай творчасці. 

Даследаванне групавых формаў дзейнасці сведчыць: ха-
рактэрныя прыметы аматарскіх аб’яднанняў вызначаюцца, у 
першую чаргу, грамадска значнымі мэтамі і грунтуюцца на 
актыўнай сумеснай дзейнасці, добраахвотнасці, агульнай 
зацікаўленасці, наяўнасці органаў самакіравання, зліцці 
асабістых і грамадскіх інтарэсаў. Паступова некаторыя фон-
ды сацыяльных інстытутаў, розныя бюро і цэнтры, ама-
тарскія аб’яднанні і клубы па інтарэсах выходзяць на 
ўзровень арганізаванага сацыяльнага дзеяння, і менавіта на 



 198 

гэтай аснове фарміруецца сацыяльна актыўная асоба. Іх 
дзейнасць развіваецца эфектыўна на аснове ўзаемадзеяння 
розных грамадскіх інстытутаў і дзяржаўных структур, а клу-
бы, бібліятэкі, музеі, Дамы культуры па прычыне сваёй спе-
цыфікі з’яўляюцца цэнтрамі такога ўзаемадзеяння. 

Сапраўды, масавасць, уласцівая аматарскай творчасці, 
дазваляе ёй быць глебай мастацкага жыцця беларускага гра-
мадства, носьбітам і паказчыкам яго патэнцыяльных магчы-
масцей у культурастваральнай дзейнасці. Сёння гэты моцны 
сацыяльна-мастацкі рух яднае ў сваіх радах каля 309 тысяч 
чалавек, згуртаваных амаль у 26,5 тыс. мастацкіх суполак 
розных відаў і жанравай накіраванасці. 

Працоўныя калектывы істотна ўплываюць на сацыяльна-
культурную сферу соцыуму. Працоўны калектыў як сацы-
яльны інстытут валодае неабходнымі матэрыяльнымі, 
фінансавымі, кадравымі рэсурсамі, сілай грамадскай думкі. 
На сродкі прадпрыемстваў задавальняюцца інтарэсы і пат-
рэбнасці членаў калектываў у тых ці іншых відах сацыяльна-
культурнай дзейнасці. Асобныя прадпрыемствы аказваюць 
сваім супрацоўнікам цэлы комплекс сацыяльна-культурных 
паслуг, такіх як наведванне выстаў, канцэртаў, спектакляў, 
спартыўных спаборніцтваў і інш. 

Сацыяльна-культурнае асяроддзе заўсёды цесна звязана са 
зменамі ў вытворчым, грамадскім жыцці калектыву. Нега-
тыўныя працэсы ў сацыяльна-эканамічнай дзейнасці прад-
прыемстваў самым непасрэдным чынам адбіваюцца на сацы-
яльна-культурнай сферы. Напрыклад, у выніку эканамічнага 
крызісу ў Беларусі спынілі існаванне многія бібліятэкі, клу-
бы, дзіцячыя музычныя школы, калектывы мастацкай самад-
зейнасці. Спрыяльныя сацыяльна-эканамічныя ўмовы, наад-
варот, дабратворна ўплываюць на дзейнасць устаноў культу-
ры, маральна-псіхалагічны клімат калектыву. 

Такім чынам, сацыяльна ўзважаная палітыка працоўнага 
калектыву ў сферы культуры і вольнага часу вызначаецца яго 
сутнаснымі рысамі. Калектыў выступае ў якасці носьбіта 
пэўных прынцыпаў дзейнасці і паводзін, этычных і эстэтыч-
ных нормаў і каштоўнасцей. Узровень калектыўнай свядо-
масці як важнейшага фактару, які вызначае яго адносіны да 
культуры, уключае маральныя ўстаноўкі і матывы паводзін. 



 199 

Такім чынам, дзейнасць малых груп дасць чалавеку маг-
чымасць рэалізаваць свае сілы і здольнасці ў розных відах 
сацыяльна-культурнай дзейнасці. Групы як суб’ект інавацый 
у сферы культуры і вольнага часу з’яўляюцца па сутнасці 
спрыяльным асяроддзем, якое жывіць сацыяльна-культурную 
актыўнасць людзсй, дае прастор ініцыятыве, пошуку, твор-
часці. Такое асяроддзе дазваляе падтрымліваць максімальна 
высокі ўзровень спантаннай актыўнасці насельніцтва ў сферы 
культуры і вольнага часу. 

Народ. Асобнае месца ў гістарычна створаных супольнас-
цях займаюць этнасы. Па звестках ААН, сёння існуе не менш 
як тры тысячы этнічных супольнасцей, якія ўтвараюць больш 
за дзвесце дзяржаў. Народам з’яўляецца гістарычна 
сфарміраваная на пэўнай тэрыторыі ўстойлівая сукупнасць 
людзей, якая мае агульныя рысы, стабільныя асаблівасці 
культуры і псіхалагічны склад, а таксама характарызуецца 
ўсведамленнем свайго адзінства і адрознення ад іншых па-
добных супольнасцей. Перадумовай фарміравання таго ці 
іншага этнасу з’яўляецца агульнасць тэрыторыі, паколькі ме-
навіта яна стварае ўмовы для цесных зносін і аб’яднання 
людзей. Але ў далейшым, калі этнас сфарміраваўся, гэта 
прымета становіцца другараднай, нават можа адсутнічаць. 
Вельмі важнымі якасцямі, што вызначаюць народ, 
з’яўляюцца мова, мастацтва, звычаі, абрады, нормы паводзін, 
прывычкі, што ў сукупнасці складае пэўную этнічную куль-
туру. Вядома, што культура з’яўляецца вынікам дзейнасці 
чалавека, які звязаны з пэўным народам. Культура, стварае-
мая народам, заўсёды лакалізавана ў пэўнай геаграфічнай 
прасторы і аднародная па сваёй палітычнай, эканамічнай і 
сацыяльнай структуры. Яна ўключае прылады працы, нора-
вы, звычаі, пабудовы, адзенне, жыллё, сродкі перамяшчэння, 
веды, вераванні, віды народнага мастацтва і інш. Своеа-
саблівым ядром гэтай культуры выступаюць народныя тра-
дыцыі, якія перадаюцца з пакалення ў пакаленне. 

Пераемнасць і ўстойлівасць культуры кожнага народа за-
снавана на дзеянні двух тыпаў механізмаў перадачы трады-
цый: унутрыпакаленных традыцый, якія дзейнічаюць на пра-
цягу некалькіх гадоў ці пакаленняў, і міжпакаленных трады-
цый, якія існуюць працяглы гістарычны час і выконваюць 
функцыю перадачы каштоўнасцей з пакалення ў пакаленне. 



 200 

Так, культура беларускага народа ў сваім развіцці прайшла 
шэраг этапаў, характэрных для еўрапейскай славяна-балцкай 
культуры. Працэс развіцця культуры нашага народа здзяйс-
няўся ва ўзаемадзеянні з суседнімі славянскімі і іншымі 
еўрапейскімі культурамі. 

Беларуская культура эпохі этнагенезу прадстаўлена прад-
метамі быту, прыладамі працы і зброяй, якія дайшлі да нас. 
Звесткі аб ёй ёсць ў старажытнай міфалогіі, фальклорных 
творах, у працах іншаземных гісторыкаў, летапісах. 

Культура першабытна-абшчыннага ладу на наступных 
этапах адваёўвала ўсё новыя пазіцыі. Эпоха сярэднявечча ад-
значана дыферэнцыяцыяй старажытнай сінкрэтычнай куль-
туры, павышэннем яе ролі у эстэтычным асэнсаванні свету і 
адлюстраванні светапогляду чалавека. У гэты перыяд усё 
шырэй і дакладней сталі выяўляцца рэгіянальныя асаблівасці, 
пачалі складвацца тыя рысы, што потым вызначыліся як ха-
рактэрныя для беларускай нацыянальнай культуры. У ХІ–
ХІІІ стст. былі створаны сапраўдныя шэдэўры прыкладнога і 
выяўленчага мастацтваў, помнікі літаратуры. 

У XIV—XVI стст. сфарміраваўся беларускі тып рэнесан-
савай культуры, які ўплываў на развіццё нацыянальнай мовы, 
літаратуры і мастацтва. Сведчаннямі наяўнасці рэнесансавай 
плыні ў беларускай культуры з’яўляюцца ўзнікненне 
кнігадрукавання, свецкай паэзіі, станаўленне свецкага тэатра, 
выяўленчага і музычнага мастацтваў. 

Культура XVІІ—XVIІІ стст. сфарміравалася на аснове 
сінтэзу мясцовай культуры з заходнееўрапейскімі ўплывамі. 
У гэты перыяд інтэнсіўна развіваюцца філасофія, адукацыя, 
кнігадрукаванне, тэатр, жывапіс і музыка. У наступныя ста-
годдзі культура XVII– XVIII стст. стала базісам нацыяналь-
най культуры. 

Нацыя. Устойлівай этнасацыяльнай супольнасцю 
з’яўляецца нацыя. Яна ў гістарычным развіцці прыходзіць на 
змену народнасці і з’яўляецца больш высокай ступенню са-
маарганізацыі і кансалідацыі этнасу. Да нацыі адносяцца 
індывіды, якія пражываюць на адной тэрыторыі, звязаны 
агульным эканамічным і сацыяльна-палітычным жыццём, 
маюць адзіную культуру, мову і самасвядомасць. Нацыя-
нальная самасвядомасць большасці народаў свету аформілася 
на працягу XVIII–XX стст., калі на розных кантынентах у 



 201 

выніку ўзмацнення кансалідацыі этнасацыяльных супольнас-
цей, актывізацыі нацыянальна-вызваленчых рухаў 
сфарміраваліся нацыі сучаснага тыпу.  

Канчатковае фарміраванне нацыянальнай самасвядомасці 
адбываецца ў працэсе ўтварэння нацыі на аснове 
ўсведамлення людзьмі свайго агульнага паходжання і непа-
рыўнай звязанасці з роднай зямлёй, адчування самабытнасці 
сваёй культуры. Яна ўяўляе сабой сукупнасць традыцый, 
звычаяў, нормаў, каштоўнасцей і правіл паводзін, агульных 
для прадстаўнікоў адной нацыі. Культура нацыі ўключае раз-
ам з традыцыйна-бытавой, прафесійнай і штодзённай таксама 
спецыялізаваныя галіны культуры. Яе стваральнікамі ў ад-
розненне ад этнічнай культуры могуць быць людзі, якія пра-
жываюць на вялікіх прасторах і не абавязкова звязаны 
кроўна-роднаснымі адносінамі. Нацыянальная культура ства-
раецца найперш мастацкай і навуковай інтэлігенцыяй, таму 
што абавязковай умовай з’яўлення яе лічыцца новы тып са-
цыяльнай камунікацыі, звязаны з вынаходніцтвам 
пісьменнасці. Пра ўзнікненне нацыянальнай культуры можна 
гаварыць тады, калі фарміруюцца літаратурная (пісьмовая) 
мова і нацыянальная літаратура. Таму ў якасці асноўнай умо-
вы далучэння народа да сваёй культуры разглядаецца сістэма 
адукацыі. Нацыянальная культура беларусаў аформілася ад-
носна позна, прыблізна ў сярэдзіне IX–пачатку XX ст., і была 
абумоўлена ўзмацненнем нацыянальна-вызваленчага руху, 
актывізацыяй нацыянальна-культурнага жыцця і пачаткам 
складвання беларускай нацыі. У яе вытокаў стаялі такія прад-
стаўнікі творчай інтэлігенцыі, як І.Абдзіраловіч, 
Ф.Багушэвіч, М.Багдановіч, У.Галубок, Ц.Гартны, М.Гарэцкі, 
Я.Колас, Я.Купала, Е.Міровіч, Э.Пашкевіч, А.Цвікевіч, 
М.Чарот і інш. 

Дзяржава. На працягу ўсёй гісторыі развіцця культуры 
пастаянна існавалі розныя рэгулюючыя інстытуты, якія 
накіроўвалі культурнае жыццё, а часам і спынялі пэўную 
культурную дзейнасць. Найважнейшым інстытутам палітыкі, 
у якім яна атрымлівае сваё найбольш паўнацэннае 
выяўленне, з’яўляецца дзяржава. У дачыненні да культуры 
дзяржава таксама адыгрывае важную ролю. У выніку забес-
пячэння дзяржавай агульнасацыяльных функцый яна высту-
пае найважнейшай перадумовай культуры, без чаго грамад-



 202 

ства можа апынуцца ва ўладзе лакальных сіл і мясцовых 
інтарэсаў. Дзяржава стварае асаблівы інструмент уздзеяння 
на культуру і культурную палітыку, якая рэалізуецца праз 
бюджэт, заканадаўства, кадры, легітымнасць тых або іншых 
культурных артэфактаў, кантроль і да т.п. Яна выступае так-
сама ў якасці важнага заказчыка і спонсара, падтрымліваючы 
культурную дзейнасць фінансава і матэрыяльна або шляхам 
надання прывілей гэтай сферы. Аднак існуе думка, што куль-
тура менш за іншыя сферы паддаецца інстытуцыяльнаму 
ўпарадкаванню. Дзяржаўнае ўмяшанне, на думку шэрага 
дзеячаў культуры, тоіць у сабе залежнасць культурнай дзей-
насці ад улады, кіруючых колаў і дэфармацыю культурнага 
жыцця. 

З другога боку, умяшанне ўрадавых органаў у работу 
ўстаноў і арганізацый культуры часта проста неабходнае, бо 
без урадавай падтрымкі яны не змогуць вытрымаць цяжкас-
цей рознага роду (не толькі фінансавых, але і прававых, 
палітычных і інш.) і перастануць існаваць. У развіцці куль-
турнага працэсу ўзнікаюць супярэчнасці паміж тэндэнцыямі 
да цэнтралізацыі культурнай дзейнасці з боку дзяржавы, яе 
інстытутаў і дэмакратызацыяй, якой патрабуюць няўрадавыя 
і творчыя арганізацыі. Безумоўна, дзяржава з’яўляецца 
асаблівай сферай, якая дзейнічае па сваіх законах і жыве 
сваімі інтарэсамі. Паміж дзяржавай і культурай могуць 
узнікаць пэўныя супярэчнасці, бо, маючы ўласныя патэнцыі, 
культура часцей за ўсё выяўляе ўстойлівасць і даўгавечнасць. 
Менавіта культура пераважна самаразвіваецца, саманастрой-
ваецца, а значыць, і з’яўляецца адносна незалежнай сістэмай. 
Яна прапануе дзяржаве асноўныя каардынаты яе сацыяльна 
значнага быцця і функцыянавання, стварае духоўную прасто-
ру жыццядзейнасці дзяржавы ў выглядзе пазнавальнай, каш-
тоўнаснай і рэгулятыўнай парадыгмаў, у плане сцэнарыяў рэ-
альнай культурнай дзейнасці.  

На шляху ўзаемадзеяння дзяржавы і культуры, у працэсе 
іх пастаяннай узаемаабумоўленасці ўзнікае мноства тэндэн-
цый, вектары якіх могуць і супадаць, і разыходзіцца, гар-
манізаваць іх супрацоўніцтва і абвостранасць узаемаадносін. 

Такім чынам, праблема “культура і дзяржава” — гэта 
праблема іх шматаспектных дачыненняў, пачынаючы ад ад-
казнасці дзяржавы перад народам за стан культуры менавіта 



 203 

ў гэтай дзяржаве і канчаючы тым, што культура можа зрабіць 
для ўмацавання дзяржавы ў плане выхавання асобы, 
фарміравання грамадзяніна, абагачэння духоўнага набытку 
грамадства, вырашэння сацыяльных праблем розных груп на-
сельніцтва. 

У наш час у развіцці беларускай нацыянальнай культуры 
пачынаецца якасна новы этап. Гэта звязана з эканамічнымі і 
сацыяльна-палітычнымі змяненнямі, што напаткалі нашу 
краіну. Змяненні гэтыя запатрабавалі вырашэння многіх за-
дач і ў галіне культуры. Перш за ўсё яны заключаюцца ў 
стварэнні новага заканадаўства, што вызначала б адносіны 
паміж дзяржавай і суб’ектамі культуры — творцамі, мас-
тацкімі калектывамі, грамадзянамі, творчымі саюзамі. I такая 
нарматыўна-прававая база за апошнія гады ў асноўным была 
створана. Дзяржава праз усе свае каналы імкнецца да выра-
шэння аднаго са складанейшых пытанняў функцыянавання і 
развіцця культуры ў сучасных, цывілізаваных формах — за-
канадаўчых, арганізацыйных, творчых і інш. Не засталіся па-
за ўвагай дзяржавы і пытанні нарматыўна-прававой базы для 
інтэнсіўнага развіцця міжнародных культурных кантактаў з 
улікам такіх іх важных якасцей, як парытэтнасць, узае-
маўзбагачэнне, адпаведнасць нацыянальным інтарэсам. Сён-
ня адносіны дзяржавы да сферы культуры прыметна 
змяніліся. Дзяржава адмовілася ад патэрналісцкага падыходу 
да ўстаноў культуры і ад моцнага ідэалагічнага прэсінгу. З-
пад дзяржаўнага ўплыву выйшла масавая культура. Шоу-
бізнес ператварыўся ў своеасаблівую сістэму самастойнай 
гаспадарчай і творчай дзейнасці. Дзяржава такім чынам пра-
даставіла больш шырокія магчымасці для самарэалізацыі 
мастака, усклала на яго адказнасць за далучэнне розных 
слаёў грамадства да нацыянальных сусветных культурных 
каштоўнасцей. 

Грамадства. Большасць формаў сумеснага жыцця, у якіх 
удзельнічаюць людзі, складаюць супольнасці. Яны вельмі 
разнастайныя. Сацыяльная супольнасць — гэта рэальна 
існуючая, эмпірычна фіксуемая сукупнасць індывідаў, якая 
характарызуецца цэласнасцю і выступае самастойным 
суб’ектам гістарычнага і сацыяльнага дзеяння, паводзін. Ся-
род супольнасцей перш за ўсё трэба вылучыць грамадства.  



 204 

Любая дзейнасць грамадства — практычная і тэарэтыч-
ная, матэрыяльная і духоўная — поруч з творчым аспектам 
уключае аспект функцыянавання і аспект засваення культу-
ры. Чым шырэйшыя маштабы творчасці, тым большы аб’ём 
дзейнасці, неабходнай для функцыянавання культуры і пера-
дачы яе наступным пакаленням. 

У прымітыўных грамадствах, напрыклад, дзе аб’ём куль-
туры адносна невялікі, галоўнае прызначэнне культуры — 
захаваць тое, што дасягнута. Карыстаючыся мовай 
кібернетыкі, можна сказаць, што культура тут выконвае ролю 
захавальніка гамеастазу, г.зн. раўнавагі ўсіх частак грамадст-
ва. Яна падтрымлівае ўстойлівасць, пастаянства ў чалавечых 
адносінах ва ўмовах жорсткай барацьбы за існаванне, калі 
чалавека акружае мноства непрадбачаных і некантралюемых 
небяспечных з’яў. 

На розных этапах чалавечага быцця дыялектыка 
ўзаемадзеяння культуры і грамадства напаўняецца канкрэт-
ным зместам. Дадзенае напаўненне тым больш мэтазгоднае, 
дзейснае, гістарычна апраўданае, калі яно з’яўляецца вынікам 
свядомых дзеянняў дзяржавы, якія адлюстроўваюць разумен-
не сутнасці і накіраванасці грамад- скага развіцця, усведам-
ленне намераў, ідэалаў, памкненняў народа. 

Гэтыя працэсы набываюць асабліва відавочны і яскравы 
характар у пераломныя моманты развіцця культуры і грамад-
ства, дыялектычны аналіз якіх дазваляе вызначыць неабход-
насць асэнсаваных дзеянняў, накіраваных на забеспячэнне 
вынікаў, сапраўды патрэбных чалавеку, грамадству і дзяржа-
ве — тром галоўным будаўнікам культуры. Неабходна 
ўсведамляць, што дзеянні чалавека і грамадства часта быва-
юць арыентаваныя розным чынам. Сутыкаючыся і перася-
каючыся, яны ўзмацняюцца або аслабляюцца, і іх вынікам 
можа быць тое, чаго ніхто не прадбачыў і ніхто не хацеў. 
Эфект узаемнай карэкцыі чалавечых намаганняў і складвання 
іх у нейкую раўнавагу адзначаны яшчэ мысліцелямі XIX ст., 
у прыватнасці Г.Гегелем. Але ў сучасных умовах, калі суты-
каюцца не індывідуальнасці, а гіганцкія эканамічныя, 
палітычныя, транснацыянальныя карпарацыі, ваенныя ар-
ганізацыі, вынікі такога сутыкнення далёка не заўсёды быва-
юць аптымальна станоўчымі. 



 205 

Сёння ўстойлівасць і бяспека дасягаюцца перш за ўсё пас-
таянным пашырэннем “межаў культуры”. Апошняе выклікае 
разгортванне прагнознай і даследчыцкай дзейнасці, эксперы-
ментавання, распрацовак праграм і праектаў функцыянавання 
і развіцця культуры; удасканальванне кіравання, адмаўленне 
ад жорсткага рэгламентавання, якое скоўвае культурную 
дзейнасць. 

Развіваць практычную дзейнасць з мэтай захавання і па-
вышэння ролі матэрыяльнай і нематэрыяльнай, рухомай і не-
рухомай спадчыны і садзейнічання развіццю індустрыі куль-
туры — так сфармулявана адна з пяці галоўных мэт палітыкі 
еўрапейскіх дзяржаў у галіне культуры ў заключным даклад-
зе Міжурадавай канферэнцыі, якая адбылася ў Стакгольме 
(Швецыя) 30 сакавіка — 2 красавіка 1998 г. 

Аднаўленне гістарычнай своеасаблівасці, мастацкіх і да-
кументальных якасцей гісторыка-культурных каштоўнасцей, 
якое стварае неабходныя ўмовы для духоўнага, 
інтэлектуальнага і эканамічнага развіцця грамадства, і нада-
лей застаецца прыярытэтнай задачай і адным з кірункаў 
палітыкі дзяржаў Еўропы. 

 
Заданні 

1. Знайдзіце ў Internet інфармацыю аб іншых формах 
культуры і прапануйце яе электронную версію. 

2. Знайдзіце выказванні беларускіх гуманістаў аб дабры і 
зле і падрыхтуйце іх для ўвядзення ў гіпертэкст. 

3. Абагульніце інфармацыю аб палітычных партыях у Бе-
ларусі для ўвядзення яе ў электронны вучэбны дапаможнік. 

4. Падбярыце выявы мастацкіх твораў, якія адносяцца да 
элітнай культуры, прапануйце іх электронны варыянт для 
ўключэння ў праграму. 

5. Знайдзіце ў Internet запісы мастацкіх калектываў, якія 
выконваюць фальклорныя творы, і праслухайце іх. 

6. Дапоўніце інфармацыю аб відах дэкаратыўна-
прыкладнога мастацтва звесткамі аб іншых відах і прад-
стаўце электронны тэкст. 

7. Падбярыце запісы сусветна вядомых выканаўцаў маса-
вай музыкі з мэтай увядзення іх у электронны вучэбны дапа-
можнік. 

Літаратура 



 206 

1. Арнольдов, А.И. Человек и мир культуры / 
А.И.Арнольдов.— М., 1993. 

2. Бердяев, Н.А. Судьба человека в современном мире / 
Н.А.Бердяев // Бердяев Н.А. Философия свободного духа.— 
М., 1994. 

3. Кассирер, Э. Избранное. Опыт о человеке / 
Э.Кассирер.— М., 1998. 

4. Культурология: история мировой культуры: учеб. для 
студентов вузов / под ред. А.Н.Марковой.— М., 1998. 

5. Культурология. ХХ век: энциклопедия.— СПб.: Уни-
верситетская книга, 1998. 

6. Культурология: хрестоматия / сост. проф. 
П.С.Гуревич.— М.: Гардарики, 2000.— 592 с. 

7. Лосев, А.Ф. Дерзание духа / А.Ф.Лосев.— М., 1988. 
8. Ортега-и-Гассет, Х. Восстание масс / Х.Ортега-и-

Гассет // Избранные труды.— М., 1997. 
9. Сорокин, П.А. Кризис нашего времени. Диагноз кризиса 

/ П.А.Сорокин // П.А.Сорокин. Человек. Цивилизация. Обще-
ство.— М., 1992. 

10. Флиер, А.Я. Массовая культура и ее социальные функ-
ции / А.Я.Флиер // Общественные науки и современность.— 
1998.— №6. 



 207 

5. ТЫПАЛОГІЯ КУЛЬТУРЫ 
 
 

5.1. Паняцці тыпу, тыпалогіі і тыпалагізацыі культур 
У працэсе вывучэння абазначанай тэмы неабходна асэнса-

ваць вытокі праблемы тыпалагічнай класіфікацыі культуры, у 
выніку чаго яна ўзнікае і фарміруецца і якое месца займае ў 
культуралагічным праблемным полі. Знаёмства з відамі, 
формамі культуры паказвае, што сацыякультурны свет прад-
стае перад намі не як нешта аднароднае, а як багатая разнас-
тайнасць, мноства, шматварыянтнасць самабытных 
унікальных культурных адзінак. Яны часам існуюць не суты-
каючыся, маюць сваю прастору і свой час. Так, нямецкі да-
следчык О.Шпенглер лічыў, што кожная культура жыве 
прыкладна адну тысячу гадоў, а яго англійскі калега 
А.Тойнбі сцвярджаў, што існаванне культур не мае выразных 
часавых межаў. 

Перад сучаснымі культуролагамі паўстала пытанне: асоб-
ныя сацыякультурныя з’явы існуюць як абсалютна незалеж-
ныя адна ад адной, абсалютна непаўторныя, унікальныя ці 
паміж імі існуе нейкае падабенства, нейкая агульнасць? Ад-
каз на пастаўленае пытанне мае два варыянты. Шэраг куль-
туролагаў (М.Данілеўскі, А.Тойнбі, Э.Трольч) лічаць, што 
няма адзінай культурнай гісторыі чалавецтва; гісторыя, па іх 
меркаванні, уяўляе змену культур, кожная з іх жыве сваім 
уласным самадастатковым і адасобленым ад іншых культур 
жыццём. Яны перакананы, што адналінейнасці працэсу куль-
турнага і гістарычнага жыцця няма, лініі развіцця культуры 
разыходзяцца. 

Вальтэр, Ш.-Л.Мантэскё, Г.Э.Лесінг, І.Кант, І.Гердэр, 
У.Салаўёў, К.Ясперс зыходзяць з ідэі аб універсальнасці сус-
ветнай гісторыі. Па іх меркаванні, у разнастайнасці сацыя-
культурнага свету можна прасачыць адзіную лінію развіцця 
чалавецтва, якая вядзе да стварэння агульначалавечай куль-
туры. Асноўным аргументам гэтай пазіцыі з’яўляецца прыз-
нанне таго, што культура ёсць змест чалавечага жыцця і ча-
лавек усюды і заўсёды думае аб адным, як уладкаваць сваё 
жыццё і жыццё іншых людзей найлепшым чынам. 

Разыходжанні па пытанні аб адзінстве сусветнай культу-
ры, аб агульначалавечай культуры звязаны з розным разу-



 208 

меннем агульнага ў сусветнай культуры і розным тлумачэн-
нем адзінства. 

Разабрацца ў адзінстве разнастайнасці культур магчыма з 
дапамогай тыпалагізацыі. Справа ў тым, што ў межах аднаго 
мноства можна вылучыць некаторую агульнасць усіх не-
паўторных элементаў, асобных культурных адзінак і абазна-
чыць гэту агульнасць як адметную асаблівасць мноства куль-
тур у адрозненне ад іншага мноства. З гэтым і звязана паняц-
це тыпу культур. 

Тыпалогія культуры — гэта колькасна-зместавая харак-
тарыстыка канкрэтна-гістарычных формаў бытавання 
культуры (этнанацыяныльных, рэлігійных, рэлігійна-
тэрытарыяльных і інш.). Праблема тыпалогіі культуры 
з’яўляецца адной з актуальных і дыскусійных праблем у су-
часнай тэорыі культуры. Асэнсаванне тыпу культуры, вызна-
чэнне яго статусу, сэнсавага напаўнення дэтэрмінаваныя ас-
новатворным прынцыпам, у адпаведнасці з якім аналізуецца 
культурны кантэкст і выяўляюцца найбольш агульныя якас-
ныя рысы. Тыпалагічны прынцып задае даследчыку каляіну 
тэарэтычнага руху, вызначае яго ракурс і вектар у адборы і 
пабудове канкрэтнага матэрыялу. У гісторыі развіцця тэарэ-
тычнай думкі аб культуры вядомыя розныя тыпалогіі. Іх 
аўтарамі былі філосафы, этнографы, сацыёлагі, гісторыкі, 
дзеячы мастацтва. Вядомыя тыпалогіі О.Шпенглера, 
Ф.Ніцшэ, М.Данілеўскага, М.Бярдзяева. У наш час можна на-
зваць больш дзесяці прынцыпаў тыпалагізацыі культуры, якія 
сустракаюцца ў тэарэтычнай літаратуры. Да іх адносяцца 
фармацыйны, цывілізацыйны, канцэптуальны, культурна-



 209 

гістарычны, рэгіянальна-тэрытарыяльны, каланізацыйны, эт-
нанацыянальны, дэмаграфічны, тыпалагізацыі паводле ду-
хоўна-каштоўнасных арыентацый чалавека, рэлігіі, у ад-
носінах да прыроды і інш. 

У гуманітарнай навуцы найбольш вядомы наступныя 
прынцыпы. У ліку іх фармацыйны, які ўстанаўлівае залеж-
насць тыпу культуры ад пануючага спосабу вытворчасці 
(першабытна-абшчынны, рабаўладальніцкі, феадальны, 
капіталістычны). 

Цывілізацыйны прынцып сустракаецца ў многіх аўтараў, 
але трактуецца ў залежнасці ад разумення цывілізацыі. 
Аналізуючы культуру з улікам дасягненняў і недахопаў 
цывілізацыі, многія даследчыкі прыйшлі да змястоўна блізкіх 
вынікаў аб адмоўным уздзеянні цывілізацыйных працэсаў на 
культуру, таму што яны параджаюць непрымальныя ёй з’явы 
і бяздушны інтэлект, духоўную бясплоднасць (Шпенглер), 
масавасць, перавагу утылітарна-прагматычных установак, 
дыктат тэхнікі (Бярдзяеў). 

Канцэптуальны прынцып дае магчымасць асэнсаваць 
культуру з улікам пануючага ў грамадстве светапогляду. 
Канцэптуальна-светапоглядныя ўяўленні аб свеце, месцы і 
ролі ў ім чалавека, аб значнасці яго дзеянняў, аб узаемаад-
носінах з іншымі даюць шырокі матэрыял для пабудовы 
пэўнай культурнай мадэлі свету. 

Рэлігійны прынцып дазваляе класіфікаваць культуру ў за-
лежнасці ад тыпу рэлігійнага светапогляду. Гэты прынцып 
дае магчымасць падзяліць культуру на язычніцкую (стара-
жытную) і культуру, у якой пануе адна з формаў так назы-
ваемых сусветных рэлігій: хрысціянская, мусульманская, бу-
дыйская і інш. 

Этнанацыянальны прынцып вызначае тыпалагічны аналіз 
культуры з улікам агульнасці этнанацыянальных характары-
стык. Нацыянальныя культуры існуюць, як правіла, на вы-
значанай тэрыторыі лакальнага рассялення этнасу. 

Дэмаграфічны прынцып тыпалагізацыі культуры арыен-
туецца на выяўленне асаблівасцей і супольнасцей узроставых 
і палавых прымет, дэтэрмінуючых якасць культурных арыен-
тацый. У сувязі з гэтым істотнае значэнне набываюць 
шчыльнасць насельніцтва, яго колькасць, склад, сацыяльная 
занятасць. 



 210 

Культурна-гістарычны прынцып з’яўляецца найбольш 
распаўсюджаным і ўстойлівым для выкарыстання пры вы-
значэнні культурнага кантэксту сацыяльнага развіцця. Ён ак-
цэнтуе духоўныя дамінанты гістарычных перыядаў і эпох, у 
рамках якіх узніклі і функцыянуюць канкрэтна-гістарычныя 
тыпы культуры. 

Канкрэтна-гістарычны тып культуры — гэта форма 
бытавання найбольш істотных, агульных, канцэптуальных 
духоўных каштоўнасцей. У сучаснай культуралогіі вылуча-
юць наступныя гістарычныя тыпы еўрапейскай культуры: 
прыродна-сімвалічны (старажытныя формы культуры), ан-
трапакасмаганічны (антычнасць), хрысціянска-рэлігійны (ся-
рэднявечча), пратэстанцка-рэфармісцкі (Рэфармацыя), ра-
цыянальна-нарматыўны (абсалютызм), крытыка-асветніцкі 
(Асветніцтва), рамантычна-утапічны (рамантызм), 
індывідуальна-прагматычны (другая палова XVIII ст.), та-
талітарна-бюракратычны і дэмакратычна-тэхнатронны, а так-
сама гуманістычны (XX ст.). 

Да прыродна-сімвалічнага тыпу культуры адносяцца 
раннія формы культуры, якія характарызуюцца прадметнас-
цю культурных каштоўнасцей у прыродных з’явах. 

Антрапакасмаганічнаму тыпу культуры належаць антыч-
ныя формы культуры, якія выяўляюць адзінства прыродна-
касмічных і чалавечых пачаткаў. 

Культура ранняга і позняга сярэднявечча, заснаваная на 
хрысціянскай дактрыне, уяўляе хрысціянска-рэлігійны тып 
культуры. 

Калі мы гаворым пра універсальна-гарманічны тып куль-
туры, то маем на ўвазе культуру эпохі Адраджэння, якая 
сцвярджала ідэалы гуманізму і тытанізму чалавечага духу. 

Пратэстанцка-рэфармісцкі тып звязаны з культурай, 
якая адлюстравала ідэі пратэстантызму, апазіцыйнага 
рэлігійна-рэфармісцкага руху супраць кансерватыўна-
дэспатычнай ідэалогіі каталіцызму. Пратэстантызм дэмакра-
тызаваў царкоўныя традыцыі, Рэфармацыя заклала асновы 
вальнадумства і прававой дзяржавы. 

Рацыянальна-нарматыўны тып уласцівы культуры, якая 
строга падпарадкавалася і рэгламентавалася пануючай 
ідэалогіяй абсалютызму. Гэтая культура пераважна рацыя-
нальная і нарматыўная. 



 211 

Да крытыка-асветніцкага тыпу належыць культура, якая 
абвясціла ў якасці прыярытэтных высокія маральна-
асветніцкія, дэмакратычныя ідэалы. 

Рамантычна-утапічны тып культуры характарызуе 
сістэма светаўспрымання, што ўзнікла ў выніку расчаравання 
вынікамі буржуазных рэвалюцый у Еўропе, якія не апраўдалі 
асветніцкіх ідэй дасканаласці чалавека і грамадства. 

Індывідуальна-прагматычны тып культуры звязаны з 
сістэмай каштоўнасцей, якая склалася ў эпоху буржуазных 
адносін, калі дамінуючымі становяцца інстытут прыватнай 
уласнасці, прагматычныя інтарэсы чалавека, асабістая 
ініцыятыва, прадпрымальнасць і мэтанакіраванасць у прым-
нажэнні матэрыяльных даброт. 

Дэмакратычна-тэхнатронны тып культуры ўключае су-
часную культуру высокаразвітых цывілізацый, якая характа-
рызуецца як пазітыўна-дэмакратычным, так і негатыўным 
уплывам тэхнікі. Навукова-тэхнічны прагрэс садзейнічае па-
шырэнню сацыякультурнага поля. Разам з тым развіццё гэта-
га працэсу ўзмацняецца дыктатам тэхнікі над духоўным. 

Да таталітарна-бюракратычнага тыпу культуры нале-
жыць пераважна афіцыйная культура, якая падпарад-
коўваецца строгім устаноўкам пануючай ідэалогіі. 

Такім чынам, тыпавая характарыстыка аб’ядноўвае эле-
менты па агульным для іх прынцыпе ў адну групу, але ў той 
жа час менавіта тыпавая характарыстыка адрознівае гэтае 
мноства ад іншых груп. Значыць, тып культуры — гэта па-
дабенства, агульнасць, тое, што аб’ядноўвае культурныя 
адзінкі ў адно мноства і адрознівае гэта мноства культур ад 
іншых. А метад навуковага пазнання, з дапамогай якога ўся 
разнастайнасць культур ўпарадкоўваецца, класіфікуецца, 
групуецца ў розныя тыпы (мноствы, групы) культур, называ-
ецца тыпалагізацыяй. Як навуковы метад, што выкары-
стоўваецца ў культуралогіі, тыпалагізацыя ёсць расчляненне 
сацыякультурных аб’ектаў і іх групоўка па некаторых агуль-
ных прыметах, стварэнне некаторай ідэалізаванай тыпа-
лагічнай мадэлі культуры ці тыпу. Вынікам тыпалагізацыі 
з’яўляецца тыпалогія культуры, пад якой неабходна разумець 
сістэму вылучаных тыпаў культуры. На падставе сказанага 
культуролагі разводзяць тыпалагізацыю культур як метад 



 212 

культурна-гістарычнага аналізу і тыпалогію як сістэму вылу-
чаных тыпавых мадэляў культуры. 

 
5.2. Крытэрыі класіфікацыі культур 

 
Тыпалогія культур ажыццяўляецца з дапамогай дзвюх 

важнейшых зыходных логіка-пазнавальных працэдур. 
Па-першае, як і любая класіфікацыя, тыпалагізацыя куль-

тур, упарадкаванне па групах абапіраецца на выбар падстаў, 
крытэрыяў класіфікацыі. Прычым у кожным канкрэтным 
выпадку пабудовы тыпалогіі можа вылучацца адна падстава, 
адна важнейшая прымета, па якой устанаўліваецца агуль-
насць культур, аб’яднаных у адзін тып культуры або адразу 
некалькі. Але важна, каб гэта былі адны і тыя ж падставы, 
крытэрыі пошуку агульнасці для кожнай культурнай адзінкі, 
уключанай у дадзенае мноства (тып культуры). 

Самі падставы (крытэрыі) як агульназначныя характары-
стыкі для вылучэння розных мностваў, тыпаў культур могуць 
быць рознымі. Большасць культуролагаў у якасці крытэрыяў 
вылучаюць наступныя. 

Этнаграфічны крытэрый прадугледжвае, што ў якасці 
падстаў могуць выступаць быт, гаспадарчы ўклад, мова і інш. 

Прасторава-геаграфічны крытэрый ужываецца пры 
класіфікацыі культур па рэгіянальных прыметах (заход-
нееўрапейская, лацінаамерыканская, афрыканская і інш.). 

Храналагічна-часавы крытэрый абумоўлівае вылучэнне 
такіх тыпаў культур, якія існавалі ў сацыяльным узаемадзе-



 213 

янні (кансерватыўны, традыцыйны, інавацыйны тыпы куль-
туры). 

Фармацыйны крытэрый вынікае з тэорыі грамадска-
эканамічных фармацый, якія адрозніваюцца адна ад другой 
спосабамі вытворчасці і сістэмамі грамадскіх адносін (ра-
баўладальніцкі, феадальны, буржуазны, пралетарскі тыпы 
культур). 

Каштоўнасныя арыентацыі як крытэрый выступаюць у 
тым выпадку, калі за аснову бярэцца прыярытэтнасць пэўных 
каштоўнасцей. Менавіта такая прымета ўзята за аснову су-
часнымі культуролагамі. У гэтым выпадку робіцца найбольш 
абагульненая тыпалагізацыя культур (Усход–Захад). 

Безумоўна, намі пералічаны далёка не ўсе крытэрыі, па 
якіх ажыццяўляецца тыпалагізацыя культур. Але і названыя 
крытэрыі сведчаць, што падстаў для тыпалагізацыі культур 
існуе шмат і кожная тыпалогія робіцца з пэўнай мэтай, вы-
рашае пэўныя пазнаваўча-даследчыя задачы. Таму другой 
логіка-пазнаваўчай працэдурай, якая вызначае тыпа-
лагізацыю культур, з’яўляецца выяўленне пазнаваўчых мэт 
(задач) такой класіфікацыйнай пабудовы. Так, даследчыцкія і 
пазнаваўча-вучэбныя мэты прадугледжваюць набор не-
калькіх прымет і крытэрыяў. Шэраг культуролагаў групуюць 
культуры па крытэрыі функцыянальнай ролі і механізмаў 
ажыццяўлення асноўных формаў мыслення (А.Е.Гелен, 
Э.А.Арлова). На базе гэтага крытэрыя вылучаюцца тыпы 
культур, у якіх пераважаюць або абстрактная, або асацыя-
тыўна форма мыслення. 

Можна вылучыць інфармацыйа-камунікатыўную тыпа-
логію культур. Асноўным крытэрыем у дадзеным выпадку 
з’яўляецца ступень залежнасці кожнай культуры ад сацыя-
культурнага кантэксту і формы абмену інфармацыяй. На пад-
ставе гэтага Дж. Хофстэд вылучае культуры з высокай сту-
пенню залежнасці ад сацыякультурнага кантэксту і з нізкай 
ступенню. 

Можна назваць цэлы шэраг іншых крытэрыяў і прымет, 
па якіх адбываецца тыпалагізацыя культур. Але з вышэйска-
занага вынікае, што ў сучаснай гуманітарыстыцы існуе неад-
назначнасць крытэрыяў і пазнаваўчых задач, на базе якіх 
ажыццяўляецца тыпалагізацыя культур. 



 214 

Такім чынам, разнастайнасць сацыякультурнага свету не 
дазваляе нам пабудаваць адзіную тыпалогію культуры. Ме-
навіта гэтым можна патлумачыць існаванне стракатай тыпа-
лагічнай мазаічнасці і шматварыянтнасці. 

 
5.3. Тыпалагічныя мадэлі культур 

Мы ўжо выявілі разнастайнасць тыпалагічных пабудоў 
культуры. Разгледзім некаторыя з іх, што аказалі значны 
ўплыў на развіццё культуралагічных ведаў.  

Вядомы нямецкі культуролаг О.Шпенглер у аснову сваей 
мадэлі паклаў крытэрый адзінства ўнутранага, псіхалагічнага 
ладу калектыўнай душы народа. 

За аснову чалавечага ўспрымання свету ўзяты прасімвал 
— характэрны для якой-небудзь душы спосаб успрымання 
культуры ў яе прасторы. 

Шпенглер сцвярджае, што з прасімвала культуры можна 
вывесці ўвесь спектр яе формаў, усе яе праявы. Кожнай ка-
лектыўнай душы (народу), па меркаванні Шпенглера, 
уласцівы свой свет перажыванняў, сваё светаўспрыманне, 
свой псіхалагічны першасімвал, з якога вынікае багацце 
культурных формаў, на аснове якіх калектыўная душа жыве, 
адчувае, стварае. На падставе гэтага ён выдзяляе 8 тыпаў 
культуры. 

Егіпецкая культура. Прасімвал — дарога. Жыццё 
егіпцяніна — гэта поўнае рашучасці жыццё падарожніка, які 
ідзе ў заданым раз і назаўсёды напрамку. Магутныя сцены 
храмаў, рады статуй, доўгія ленты разнастайнага рэльефу — 
усё гэта падкрэслівае ідэю дарогі. 



 215 

Дарога — сімвал руху не толькі ў прасторы, але і часе. 
Егіпцянін нясе з сабою памяць пра мінулае і клопат пра бу-
дучыню. Егіпецкая культура прасякнута ідэяй вечнасці. Усе 
помнікі культуры сведчаць, што егіпцяне маюць цягу да 
гісторыі, адчуваюць мінулае і будучае як неад’емную частку 
свайго свету. 

Антычная культура. Прасімвал — матэрыяльнае цела. 
Для грэкаў рэальныя толькі целы, якія існуюць тут і цяпер, да 
якіх можна дакрануцца, якія можна ўбачыць. Пабудовы грэ-
каў невялікія. Статуі, што дэманструюць чалавечае цела, — 
гэта прадметы мастацтва, якімі заўсёды грэкі любілі 
ўпрыгожваць свае дамы, храмы, гарадскія ансамблі. 
Прасімвал антычнай культуры вызначаў “апаланічны” мас-
тацкі стыль. Шпенглер называе грэчаскую душу апаланічнай. 

Арабская культура. Прасімвал — свет, пячора. Ідэя такога 
светаадчування выявілася ў вынаходстве аркі і купала. 

Арабскі час у суадносінах з прасімвалам пячоры замкну-
ты. 

Гэты стыль светаадчування нараджае цікавасць да 
магічнай матэматыкі, алгебры, алхіміі, астралогіі. 

Шпенглер лічыў, што душа арабскай культуры з яе алгеб-
рай, магіяй, алхіміяй і астралогіяй, мазаікамі і арабескамі, 
базілікамі і мячэцямі, тайнымі і свяшчэннымі кнігамі, 
персідскай, іудзейскай, хрысціянскай, маніхейскай рэлігіямі 
павінна быць названа магічнай душой. 

Заходнееўрапейская культура. Прасімвал — бясконцасць. 
Народжаная на шырокіх прасторах паўночнай Еўропы, душа 
гэтай культуры імкнецца ўдалеч. Ёй патрэбны воля, свабода, 
выхад за прасторы бачнага гарызонту. Любыя межы 
стрымліваюць яе, яна не можа спыніцца на дасягнутым. Ад-
сюль — падарожжы, пошук новых зямель, новых уражанняў, 
новых сфер для сваіх сіл. 

Хрысціянскі Бог бясконцы і вечны, для яго характэрныя 
бясконцая мудрасць і бясконцая магутнасць. Ідэяй бяскон-
цасці прасякнуты філасофскія сістэмы Спінозы, Гобса, Канта, 
Гегеля. 

Душа еўрапейскай культуры не задаволена знаходжаннем 
у межах дасягнутага, накіраваная на бясконцы рух да нязве-
данага, сімвалічна прадстаўлена, згодна Шпенглеру, у гё-
тэўскім Фаўсце. Таму ён называе яе фаўставай душой.  



 216 

На падставе аналізу тыпаў культур О.Шпенглер пры-
ходзіць да высновы аб ізаляванасці ўсіх культур і падабенст-
ве толькі логікі іх змен, па якой кожная індывідуальная куль-
тура нечакана нараджаецца, дасягае росквіту і памірае, не 
пакідаючы пасля сябе нічога. 

 
Тыпалогія культур паводле М.Я.Данілеўскага 

Блізкай да мадэлі О.Шпенглера і класіфікацыя культур, 
якая прапанавана М.Я.Данілеўскім. Як і Шпенглер, ён дае 
адмоўны адказ на пытанне, ці ёсць адзіная агульначалавечая 
культура. М.Я.Данілеўскі прытрымліваўся канцэпцыі лакаль-
ных “культурна-гістарычных тыпаў”, якія ў сваім развіцці 
праходзяць стадыі нараджэння, росквіту, заняпаду і смерці. 
Аднак у якасці асноўнага крытэрыя сваёй тыпалогіі культур 
ён бярэ дзейнасную прыроду культуры. М.Я.Данілеўскі 
лічыў, што ў той ці іншай канкрэтнай культуры пераважаюць 
пэўныя віды дзейнасці, якія спрыяюць дамінаванню адпавед-
ных гэтым відам дзейнасці культурных каштоўнасцей. У за-
лежнасці ад падабенства, агульнасці ў дамінаванні тых ці 
іншых відаў дзейнасці і іх вынікаў М.Я.Данілеўскі вылучае 
некалькі відаў культуры. 

Культуры егіпецкую, кітайскую, вавілонскую і індыйскую 
мы можам назваць пярвічнымі, таму што яны сканцэнтравалі 
ў розных канцах свету прамяні першабытнай дзейнасці чала-
вецтва. 

Названыя культуры былі падрыхтоўчымі, дзякуючы іх 
існаванню былі выпрацаваны тыя ўмовы, пры якіх становіцца 
магчымым жыццё ў арганізаваным грамадстве. Усё ў іх было 
змешана: рэлігія, палітыка, культура. Грамадска-палітычная 
арганізацыя яшчэ не выдзялялася ў асобную катэгорыю дзей-
насці. 

Рэлігія стала выдзяляцца як нешта асаблівае і разам з тым 
вышэйшае толькі ў цывілізацыі яўрэйскай і была 
ўсёпранікальным яе пачаткам. Толькі рэлігійная дзейнасць 
яўрэйскага народа засталася запаветам яго патомкам. Рэлігія 
гэта на ўсё накладвала сваю пячатку. 

Яўрэйская культура была выключна рэлігійная. 
Тып элінскі быў тыпам культурным і пры гэтым пераваж-

на мастацка-культурным. 
 



 217 

Таму можна сказаць, што ў самім псіхалагічным ладзе 
старажытных грэкаў не было прыдатнай асновы, на якой 
маглі б развівацца эканамічны, палітычны і рэалігійны бакі 
чалавечай дзейнасці. Гэтаму таленавітаму ў культурных ад-
носінах народу неставала ні эканамічнай, ні палітычнай, ні 
рэлігійнай кемлівасці. У палітычных адносінах грэкі не маглі 
нават узвысіцца да ўсведамлення палітычнага адзінства свай-
го народа, хаця яны і разумелі сваю культурнасць у 
процілегласць народам-варварам. 

І ў рэлігійным вучэнні грэкаў адсутнічаюць сапраўдныя 
рэлігійныя сэнс і пачуцці. Іх рэлігійны светапогляд не дас-
тойны народа, які дасягнуў вышынь у філасофскім мысленні. 

Рэлігійныя паданні служылі толькі матэрыялам для 
ўвасаблення мастацкай фантазіі грэкаў. Адпаведна з такім 
значэннем грэчаскай рэлігіі яна і носіць назву міфалогіі, гэта 
значыць міфалогіі. Рэлігія грэкаў есць пакланенне прыга-
жосці. Мараль іх заключалася ў пачуцці меры, якая ёсць усё, 
што можа садзейнічаць эстэтычнаму светапогляду. 

Такім жа аднабаковым, як грэчаскі і яўрэйскі культурна-
гістарычныя тыпы, быў і тып рымскі, развіўшы і 
здзейсніўшы з поспехам толькі палітычны бок чалавечай 
дзейнасці. Палітычны сэнс рымлян не мае сабе падобнага. 



 218 

Такім чынам, кожная цывілізацыя развівала толькі адзін 
бок культурнай дзейнасці: яўрэйская — бок рэлігійны, грэча-
ская — культурны, а рымская — палітычны. 

Таму мы характарызуем культурна-гістарычныя: яўрэйскі, 
грэчаскі і рымскі тыпы як тыпы аднаасноўныя. 

Далейшы гістарычны прагрэс заключаўся ў развіцці чац-
вёртага боку культурнай дзейнасці — эканамічнай, а таксама 
ў дасягненні шматбаковасці пры дапамозе злучэння ў адным і 
тым жа культурным тыпе некалькіх бакоў культурнай дзей-
насці. На гэту больш шырокую дарогу, больш складаную 
ступень развіцця выступіў той тып еўрапейскі, ці германа-
раманскі, узніклы пасля распаду Заходняй Рымскай імперыі. 

Народы Еўропы не толькі заснавалі магутныя дзяржавы, 
распаўсюдзіўшы сваю ўладу на ўсе часткі свету, але і 
ўстанавілі абстрактна-правамерныя адносіны як грамадзян 
паміж сабою, так і грамадзян да дзяржавы. Іншымі словамі, 
яны паспелі аб’яднаць палітычную магутнасць дзяржавы з яе 
ўнутранай свабодай. 

Яшчэ вышэй і багацей плён еўрапейскай цывілізацыі ва 
ўласна культурных адносінах. Вынікі еўрапейскай навукі 
знаходзяцца па-за ўсякім параўнанні з навукай усіх астатніх 
культурных тыпаў, не выключаючы нават грэчаскага. Такія ж 
вынікі і прамысловай, тэхнічнай дзейнасці. Народы Еўропы 
значна расшырылі сферу мастацтва і праклалі ў ёй новыя 
шляхі. 

Сказанае дае падставу назваць германа-раманскі культур-
на-гістарычны тып двухасноўным, у якім пераважаў навуковы 
і прамысловы характар культуры. 

Славянскі культурна-гістарычны тып уяўляе сінтэз усіх 
бакоў культурнай дзейнасці ў шырокім значэнні гэтага сло-
ва.Дасягненні гэтай дзейнасці выпрацоўваліся папярэднікамі. 
Славянскі тып чатырохасноўны культурна-гістарычны тып. 
Адметнай рысай яго з’яўляецца рашэнне грамадска-
эканамічнай задачы. 

Дзейнасць рэлігійная ўяўляе сабою адносіны чалавека да 
бога, у тым ліку разуменне чалавека як маральна непадзель-
нага ў адносінах да агульнага лёсу чалавецтва і сусвету. Ас-
нову народнага светапогляду ў адпаведнасці з гэтай дзейнас-
цю складае моцная вера. 



 219 

Дзейнасць культурная выяўляе адносіны чалавека да 
знешняга свету. Яна адлюстроўваецца ў тэарэтычна-
навуковым, эстэтычна-мастацкім, тэхнічна-прамысловым ба-
ках гэтых адносін.  

Дзейнасць палітычная аб’ядноўвае адносіны людзей 
паміж сабой як членаў аднаго этнічнага цэлага і адносіны гэ-
тага цэлага як адзінкі вышэйшага парадку да іншых народаў. 

Дзейнасць грамадска-палітычная прадвызначае адносіны 
людзей паміж сабой непасрэдна и да прадметаў знешняга 
свету. 

Эканамічная дзейнасць уяўляе сабой працэс стварэння 
пэўных эканамічных адносін і сістэм. 

 
Тыпалогія культур паводле К.Ясперса 

Адзін з самых яркіх прадстаўнікоў экзістэнцыялізму Карл 
Ясперс у прапанаванай ім мадэлі робіць акцэнт на тым, што 
чалавецтва мае агульнае паходжанне і адзіны шлях развіцця. 
Ён уводзіць паняцце “восевы час”. 

“Вось сусветнай гісторыі, — піша К.Ясперс, — калі яна 
наогул існуе, можа быць выяўлена толькі эмпірычна, як факт, 
важны для ўсіх людзей. Гэту вось патрэбна шукаць там, дзе 
ўзніклі ўмовы, якія дазволілі чалавеку стаць такім, які ён 
ёсць. Гэту вось сусветнай гісторыі трэба аднесці, відаць, да 
часу каля 500 гадоў да н.э. Тады адбыўся самы рэзкі паварот 
у гісторыі. З’явіўся чалавек такога тыпу, які захаваўся да 
сённяшняга дня”. 

Абапіраючыся на ідэі К.Ясперса, можна вызначыць куль-
туру як сістэму, што зрабіла чалавека чалавекам, а значыць, 
паказаць яго як тую кропку сутыкнення і духоўную сувязь, 
што існуе ў грамадстве паміж людзьмі. 



 220 

Культурна-гістарычная канцэпцыя Ясперса — своеа-
саблівы вопыт сінтэзу папярэдніх тэорый. Арыентуючыся на 
сусветнай культуры, захаваўшы гістарызм і ідэю развіцця 
лінейных схем, аддаючы прыярытэт духоўнасці ў разуменні 
сутнасці культуры, але прымаючы і асобныя элементы матэ-
рыялістычнага разумення гісторыі, беручы за кропку адліку 
ідэю лакальнасці існавання і лакальнага характару вялікіх 
культур старажытнасці, Ясперс разам з тым істотна ўзбагаціў 
уяўленне аб гістарычных тыпах культуры. Гэта звязана з пе-
раасэнсаваннем гегелеўскага паняцця “восі” сусветнай 
гісторыі. 

К.Ясперс успрымаў тое, што ўтварае вытокі і мэту 
гісторыі, як таямніцу, а структуруючы даступнае чалавечаму 
пазнанню гістарычнае развіццё культуры, шукаў “вось” сус-
ветнай гісторыі не тольки на Захадзе, а таксама ў Кітаі, Індыі. 
“Восевы час” культуры, паводле Ясперса, гэта свайго роду 
“цэнтр” гісторыі. Да яго развіццё чалавека, грамадства і куль-
туры ішло ў асноўным лакальным спосабам. Пасля яго ад-
крылася магчымасць універсальнага, агульнага развіцця ча-
лавецтва. 

Адштурхоўваючыся ад восевага часу, К.Ясперс вызначае 
наступную структуру сусветнай гісторыі. 

1. Восевы час уяўляе сабой знікненне вялікіх культур ста-
ражытнасці. Ён растварае іх, дазваляе ім гінуць. Старажыт-
ныя культуры працягваюць існаваць толькі ў тых сваіх эле-
ментах, якія ўвайшлі ў восевы час, успрыняты новым пачат-
кам. 

2. Тым, што здзейснілася тады, што было створана ў той 
час, чалавецтва жыве аж да сённяшняга часу. З таго часу 
прынята лічыць, што адраджэнне магчымасцей восевага часу 
вядзе да духоўнага пад’ёму. Зварот да гэтага пачатку адбыва-
ецца пастаянна ў Кітаі, Індыі і на Захадзе. 

3. Спачатку восевы час абмежаваны ў прасторавых ад-
носінах, але гістарычна ён становіцца ўсёабдымным. 

Такім чынам, К.Ясперс робіць наступны вынік: восевы 
час, прыняты за зыходную кропку, вызначае маштабы папя-
рэдняга і далейшага развіцця. 

У адпаведнасці з гэтым, абазначыўшы схему сусветнай 
гісторыі, Ясперс вылучае чатыры гістарычныя культурныя 
тыпы, якія адпавядаюць чатыром гетэрагенным перыядам 



 221 

гісторыі. 
Праметэеўскі тып культуры існаваў у першабытны пе-

рыяд, які пачаўся каля 5000 г. да н.э., і ўяўляў сабой ста-
наўленне асноўных уласцівасцей чалавечага быцця і пе-
раўтварэнне дагістарычнага чалавека ў чалавека культуры. 
Культурнае поле гэтай эпохі характарызуецца выкарыстан-
нем агню і прылад працы, з’яўленнем мовы, фарміраваннем 
першых спосабаў рэгуляцыі і кантролю, утварэннем група-
вых формаў жыццядзейнасці, узнікненнем формаў ка-
мунікацыі і трансляцыі вопыту. Менавіта гэтыя сацыякуль-
турныя набыткі чалавецтва і з’яўляюцца пачаткам культурна-
гістарычнага развіцця, яе першым гістарычным тыпам куль-
туры. 

Культуры старажытнасці ўзніклі амаль адначасова ва 
ўсіх трох сусветных культурных цэнтрах нашай планеты: у 
Кітаі, Індыі і на Захадзе. Асноўнымі рысамі гэтага тыпу 
з’яўляюцца ўзнікненне пісьменнасці; складванне спе-
цыфічнай тэхніка-вынаходніцкай рацыяналізацыі, якая пры-
вяла да шматлікіх буйных вынаходстваў. Будучы, па мерка-
ванні Ясперса, значнай вяхой у гісторыка-культурным працэ-
се, культуры старажытнасці тым не менш яшчэ не пе-
раўтварыліся ў сусветную культурную гісторыю, а засталіся 
ў рэчышчы лакальна-гістарычнага існавання цывілізацыі 
Кітая, Індыі і Захаду. Нягледзячы на сваю значнасць, гэтым 
вялікім культурам наканавана было загінуць, заклаўшы ў 
сваіх нетрах культуру будучага восевага часу. 

Гуманістычная культура восевага часу існавала прык-
ладна паміж VII i II стагоддзямі да н.э. Для ўсіх культур на-
званага тыпу характэрным з’яўляецца фарміраванне самасвя-
домасці чалавека. І менавіта таму, што гэта адбываецца ва 
ўсіх культурах, фарміруюцца духоўныя асновы чалавецтва. У 
гэтай культуры былі распрацаваны элементы катэгарыяльна-
лагічнага апарату, якім мы карыстаемся і цяпер, закладзены 
асновы сусветных рэлігій, ва ўсіх кірунках пачаўся пераход 
да універсальнасці, усеагульнасці. 

Паслявосевая культура складваецца ў перыяд імклівага 
развіцця навукі і тэхнікі. У аснове духоўнай агульнасці чала-
вецтва з’яўляецца рэфлексія універсальнасці. Агульныя ду-
хоўныя карані прадстаўнікоў розных культур дазваляюць 



 222 

знаходзіць спосабы камунікацыі, вырашэння канфліктаў, 
стварэння адзінай культурнай прасторы. 

 
Тыпалогія культур паводле П.А.Сарокіна 

П.Сарокіну, амерыканскаму культуролагу, належыць 
прынцыпова новая тэорыя разгляду культурна-гістарычнага 
працэсу, якая адрозніваецца ад канцэпцый М.Данілеўскага, 
О.Шпенглера. Не адмаўляючы своеасаблівасці культур, Са-
рокін паспрабаваў разам з тым знайсці агульныя рысы не 
толькі ў іх гістарычным лёсе, але і ў змесце. Ён выказаў дум-
ку аб тым, што культуры можна падзяліць на некалькі тыпаў.  

У якасці галоўных крытэрыяў для выяўлення тыпаў куль-
туры Сарокін прымае найбольш істотныя, па яго меркаванні, 
перадумовы, якія ствараюць ядро ўсякай інтэграванай куль-
турнай суперсістэмы: уяўленне аб прыродзе рэальнасці, а 
таксама аб прыродзе чалавечых патрэбнасцей і сродкаў іх за-
давальнення. На пытанне, якая прырода рэальнасці, магчымы 
два адказы: 

– рэальнасць мае звышпачуццёвую прыроду, гэта значыць 
у аснове навакольнага нас пачуццёва ўспрымаемага свету 
ляжыць звышнатуральнае, боскае; 

– звышпачуццёвай, звышнатуральнай рэальнасці не існуе. 
У адпаведнасці са сказаным можна выдзеліць два тыпы 

культуры: ідэацыйную і сенсетыўную. 
Сарокін падкрэслівае, што ў чыстым выглядзе ідэацыйная 

і сенсетыўныя культуры ніколі поўнасцю не рэалізуюцца ў 
якім-небудзь канкрэтным грамадстве. Але ў адны перыяды 
гісторыі таго ці іншага грамадства пануе ідэацыйная культу-
ра, у другія — сенсетыўная, а ў трэція — абодва гэтыя тыпы 
культуры змешваюцца ў розных прапорцыях. Культур зме-
шанага тыпу можа існаваць мноства.  

Інтэграваная форма змешанай культуры, па сцвярджэнні 
Сарокіна, атрымліваецца толькі тады, калі ўдаецца больш ці 
менш несупярэчлівым чынам лагічна ўзгадніць супрацьлег-
лыя разуменні рэальнасці і прывесці іх да адзінства. 
Узніклую на такой аснове культуру Сарокін называе 
ідэалістычнай.  

Такім чынам, Сарокін вылучае тры асноўныя тыпы куль-
туры: два супрацьлеглыя — ідэацыйны і сенсетыўны і трэці 
змешаны, ідэалістычны. 



 223 

Ідэацыйная культура — царства рэлігійнай ментальнасці. 
Гэта культура ў аснове сваёй рэлігійная. Пануючы ў 
ідэацыйнай культуры светапогляд абапіраецца на веру ў Бога. 
У сярэднявечнай Еўропе асновай светапогляду была 
хрысціянская вера. У адпаведнасці з ёй быццё Бога ёсць вы-
шэйшая, першапачатковая, вечная і ўсёабдымная рэальнасць. 
Матэрыяльны, пачуццёва ўспрымальны свет — гэта толькі 
“створанае Богам быццё”.  

Вышэйшай існасцю з’яўляецца “існасць веры”. Верагод-
ная крыніца існасці — боская шчырасць. Яна спасцігаецца 
людзьмі з дапамогай містычнай інтуіцыі. Сапраўдная вера не 
можа памыляцца і таму з’яўляецца дастатковым крытэрыем 
існасці. 

Справай навукі лічыцца даследаванне праблем, якія звя-
заны з хрысціянскім веравучэннем. Пачуццёва ўспрымальныя 
з’явы вывучаюцца толькі выпадкова, і мэтай пры гэтым 
з’яўляецца не пазнанне іх саміх, а спасціжэнне іх як сімвалаў 
незямнога.  

Мастацтва накіравана на рэлігійную тэматыку, на паказ 
вечнага. Рэаліі пачуццёва ўспрымальнага свету выступаюць у 
ім толькі як сродкі, а не аб’екты мастацкага вобраза. Мярку-
юць, што мастацкі шэдэўр з’яўляецца па Божай волі, і ства-
рэнне яго не разглядаецца як асабістая заслуга аўтара. Мас-
такі, паэты, музыканты адчуваюць сябе як бы інструментамі 
ў Божых руках.  

Ідэацыйная этыка будуецца на прызнанні абсалютных, 
вечных прынцыпаў маральнасці. Гэтыя прынцыпы — ад Бо-
га, яны выяўлены ў біблейскіх запаведзях. Ідэацыйнымі 
этычнымі нормамі з’яўляюцца, напрыклад, такія: любіце во-
рагаў вашых; не збірай скарб і інш. Мэтай захоўвання этыч-
ных нормаў з’яўляецца не дасягненне шчасця, а гатоўнасць 
да пакут у зямным жыцці дзеля выратавання душы ў за-
магільным свеце.  



 224 

Дапускаецца, што прававая сістэма павінна абапірацца на 
абсалютныя прынцыпы, дадзеныя Богам. У сярэдневяковых 
юрыдычных кодэксах нярэдка караліся законам замах на са-
магубства, тайны шлюб, курэнне. Пакаранне разглядалася як 
збавенне ад віны. Яно было суровым, праводзілася прылюд-
на, і да яго адносіліся, як да захапляльнага відовішча.  

Людзям ідэацыйнай культуры грамадскі парадак 
уяўляецца ўстанаўленнем Бога. Сарокін адрознівае тры тыпы 
сацыяльных адносін: адносіны сямейнага тыпу, кантрактныя 
і прымусовыя.  

Спецыфічным для ідэацыйнай культуры чынам выраша-
ецца праблема вольнасці чалавека. Згодна Сарокіну, волю 
можна вызначыць наступным чынам: “... чалавечае існаванне 
вольна, калі чалавек здольны рабіць тое, што хоча, калі яго не 
прымушаюць рабіць тое, чаго не хоча, і не вымушаны тры-
ваць тое, што трываць не жадае”. Два шляхі да дасягнення 
волі: зменшыць суму жаданняў; павялічыць суму сродкаў для 
іх рэалізацыі. Людзі ідэацыйнай культуры лічаць, што леп-
шае жыццё і воля павінны дасягацца дзякуючы духоўнаму 
самаўдасканаленню людзей і самаабмежаванню іх жаданняў. 
Натуральна, што такая ўстаноўка мала садзейнічае развіццю 
тэхнікі і эканомікі.  

Сенсетыўная культура існавала ў часы палеаліту, у 
скіфаў, у старажытнай Асірыі. Пачынаючы з эпохі Адрад-
жэння, яна становіцца дамінуючай у Заходняй Еўропе. Сен-
сетыўная культура — антыпод ідэацыйнай.  

Яна арыентуе людзей на дасягненне дабрабыту ў гэтым 
свеце, а не на летуценні аб райскім жыцці ў свеце іншым. У 
ёй пануюць скептычныя адносіны да веры ў існаванне нейка-
га звышнатуральнага, вышэйшага духоўнага быцця. У гэтай 
культуры папулярныя ідэі развіцця, прагрэсу, адноснасці. 
Сенсетыўная культура практычная і утылітарная. 

Апорай пазнання рэчаіснасці з’яўляецца пачуццёвы во-
пыт. “Існасць пачуцця” ставіцца вышэй за “існасць веры”. 

Навука з’яўляецца адным з важнейшых кампанентаў сен-
сетыўнай культуры і развіваецца ў ёй больш інтэнсіўна, чым 
у ідэацыйнай. Усё, што ўступае ў супярэчнасць з уста-
ноўленымі навукай фактамі, адвяргаецца.  

Сенсетыўнае мастацтва — гэта мастацтва выяўлення во-
браза пачуццёва ўспрымаемай рэчаіснасці. Для яго характэр-



 225 

нае імкненне да рэалізму і натуралізму. Сенсетыўнае мастац-
тва індывідуалізавана, тэмы і сюжэты яно чэрпае са звычай-
нага жыцця. Персанажы — простыя людзі. 

Мастацтва сенсетыўнай культуры адну з важнейшых за-
дач бачыць у тым, каб даваць задавальненне. Сенсетыўнае 
мастацтва патрабуе вялікай аўдыторыі. 

У сенсетыўнай этыцы пануе прынцып карысці. Пад 
шчаслівым жыццём разумеюць камфорт, матэрыяльны даб-
рабыт. Этычныя нормы адносныя, іх існаванне апраўдваецца 
карысцю. Калі яны перастаюць быць карыснымі, людзі мо-
гуць іх змяніць. Зразумела, што пры такіх абставінах мараль-
насць людзей аказваецца менш строгай, больш эгаістычнай.  

Юрыдычныя прынцыпы і нормы лічацца стварэннем ча-
лавека. Прававыя нормы адносныя, умоўныя, зменлівыя. Па-
каранне разглядаецца як сродак выпраўлення правапару-
шальнікаў. Аналізуючы гісторыю заходнееўрапейскай куль-
туры, Сарокін пераканаўся, што ў грамадстве з сенсетыўнай 
культурай права бывае больш жорсткім звычайна пры рэва-
люцыях і крызісах, а ў астатні час адрозніваецца меншай 
строгасцю і патрабуе ад людзей менш дысцыпліны, чым у 
грамадстве з ідэацыйнай культурай. Характэрным з’яўляецца 
рост злачыннасці. 

Дзяржаўная ўлада мае свецкі характар. Сацыяльныя ад-
носіны будуюцца на кантрактных і прымусовых асновах. 
Шлях да лепшага жыцця бачыцца ў павелічэнні сродкаў за-
давальнення патрэбнасцей і жаданняў. Вялікая ўвага надаец-
ца эканамічнаму развіццю, тэхнічнаму прагрэсу.  

Ідэалістычная культура ўяўляе сабой інтэграцыю 
ідэацыйных і сенсетыўных элементаў. Яна з’яўляецца пра-
межкавай паміж дзвюма асноўнымі тыпамі культуры і вы-
ступае як пераходная форма ад аднаго да другога. У Стара-
жытнай Грэцыі яе росквіт прыпадае на V–IV стст. да н.э. У 
Еўропе дамінуе ў XII–XIV стст.  

Зыходным прынцыпам з’яўляецца ўяўленне, што сап-
раўдная рэчаіснасць разнастайная, у ёй ёсць як пачуццёвы, 
так і сверхпачуццёвы бакі. У філасофіі гэтай культуры пана-
ваў ідэалізм.  

Галоўная роля ў дасягненні існасці адводзіцца розуму. 
Пры гэтым не адмаўляецца і пачуццёвы вопыт. У сферы на-



 226 

вукі вядучае месца займае логіка. Вялікая ўвага надаецца гу-
манітарным пытанням, якія тычацца чалавечай душы. 

Мастацтва ідэалістычнай культуры не толькі сродак 
выяўлення рэлігійных, духоўных каштоўнасцей, але яно і са-
мо ўяўляе духоўную каштоўнасць. Яму ўласцівы як цар-
коўны, так і свецкі змест, а галоўная задача — адлюстраванне 
разумнага і прыгожага ў свеце. У мастацкіх творах перава-
жаюць алегарычныя вобразы. Персанажамі становяцца выса-
кародныя, гераічныя асобы. 

Асаблівым багаццем адрозніваецца музыка ідэалістычнага 
тыпу (Бах, Моцарт). Музыка выходзіць за межы храмаў у 
свецкія гасціныя. Уводзяцца новыя інструменты (флейта, 
кларнет).  

У мастацтве ідэалістычнага перыяду аўтар звяртаецца да 
аўдыторыі і як бы ўступае з ёй у дыялог, запрашае яе да суп-
рацоўніцтва ў тлумачэнні твораў. Глядач, слухач становяцца 
актыўнымі суб’ектамі.  

Ідэалістычная этыка спалучае ідэацыйныя і сенсетыўныя 
каштоўнасці. Яна патрабуе ад чалавека служэння Богу. Га-
лоўныя прынцыпы лічацца абсалютнымі і нязменнымі. Дру-
гасныя ж прынцыпы з’яўляюцца прадуктамі чалавечага ро-
зуму. 

Асноўныя прынцыпы права — ад Бога, справай жа чала-
века з’яўляецца іх канкрэтнае ўвасабленне ў юрыдычных 
кодэксах.  

Формы дзяржаўнага кіравання разнастайныя. Узмацня-
юцца кантрактныя адносіны, памяншаецца роля адносін ся-
мейнага тыпу. Вырашэнне праблемы волі шукаецца, з аднаго 
боку, на шляхах духоўнай дасканаласці людзей, а з другога 
— у развіцці сродкаў задавальнення іх патрэбнасцей. Паляп-
шаецца эканамічнае становішча.  

Сарокін сцвярджае, што ўсякая культура мае свой тэрмін 
існавання, яна нараджаецца, квітнее і памірае. Ён лічыць, што 
ўжо сёння трэба шукаць новыя шляхі пераўтварэння грамад-
ства і, галоўнае, самой душы чалавека. Вучоным быў створа-
ны ў Гарвардзе Цэнтр творчага альтруізму, у якім былі раз-
горнуты даследаванні праблем духоўнага развіцця асобы, ма-
ральнага выхавання. Такім чынам ідэя ўзыходжання культу-
ры злучалася ў яго з ідэяй духоўнага ўдасканалення чалавека.  

 



 227 

Тыпалагічная мадэль паводле М.Мід 
Вядомы антраполаг і этнограф Маргарэт Мід звярнула 

ўвагу на тое, што пры розных суадносінах традыцый і нава-
цый у культуры па-рознаму складваецца ўзаемадзеянне 
паміж пакаленнямі людзей, якія жывуць у пэўным грамадст-
ве. Гэта прывяло яе да думкі аб існаванні трох тыпаў культу-
ры. 

Постфігуратыўная культура будуецца на тым, што пад-
растаючае пакаленне пераймае вопыт у старэйшых. Яна змя-
няецца вельмі марудна і незаўважна, таму жыццё ўнукаў ад-
бываецца ў тых жа ўмовах, што і дзядоў. Постфігуратыўная 
культура звычайна існуе ў грамадствах, якія стагоддзямі 
пражываюць на адной і той жа тэрыторыі. Праўда, культуру 
такога кшталту можна сустрэць і сярод качэўнікаў, сярод 
груп у дыяспарах, сярод індыйскіх каст. Такая культура можа 
быць у групах арыстакратаў ці адшчапенцаў грамадства. У 
тыпе такой культуры ўсведамляецца толькі частка нормаў. 
Неўсвядомленасць, аўтаматычнасць, адсутнасць сумніваў — 
неабходныя ўмовы, якія забяспечваюць доўгатэрміновае 
стабільнае існаванне постфігуратыўнай культуры. 

Кофігуратыўная культура прадугледжвае перадачу вопы-
ту, ведаў сучаснікамі. У такім грамадстве дзеці і дарослыя 
вучацца жыць адзін у аднаго, засвойваючы знойдзеныя адна-
годкамі шляхі да поспеху і пазбягаючы іх памылак. Культура 
разглядаемага тыпу існуе там, дзе ў грамадствах адбываюцца 
змены, якія робяць непрыгоднымі вопыт мінулых пакаленняў 
для арганізацыі жыцця ва ўмовах трансфармацыі. Яна ды-
намічная і здольная да хуткай перабудовы сваіх нормаў і 
стандартаў. Кофігуратыўная культура адпавядае патрэбнас-
цям грамадства, якое жыве ва ўмовах сацыяльных перамен і 
паскоранага навукова-тэхнічнага прагрэсу. У мінулым ста-
годдзі яна была пануючай у індустрыяльна развітых краінах. 



 228 

Прэфігуратыўная культура — гэта культура, якая змяня-
ецца яшчэ больш хутка, чым кофігуратыўная. Інавацыі ў ёй 
могуць адбывацца так імкліва, што дарослае насельніцтва 
проста не паспявае іх засвойваць. Калі постфігуратыўная 
культура арыентавана на мінулае, а кофігуратыўная — на ця-
перашняе, то прэфігуратыўная — на будучыню. Рашаючае 
значэнне ў ёй набывае духоўны патэнцыял маладога пака-
лення, у якога не было і не будзе ў старэйшых. 

Падсумоўваючы вынікі аналізу праблемы тыпалогіі, неаб-
ходна адзначыць, што мы разгледзелі не ўсе існуючыя тыпа-
лагічныя мадэлі, а толькі тыя, якія найбольш шырока выка-
рыстоўваюцца ў культуралогіі. За межамі нашага аналізу за-
стаўся шэраг іншых тыпалогій культуры, з якімі можна паз-
наёміцца самастойна, звярнуўшыся да навуковай і вучэбнай 
літаратуры. У наступных раздзелах будуць разгледжаны ча-
тыры тыпы культур: сацыяльны, рэгіянальны, псіхалагічны, 
гістарычны. 

Заданні 
1. Падрыхтуйце гіпертэкст аб дыяхронным і сінхронным 

падыходах, на якіх заснавана тыпалагізацыя культур. 
2. Пабудуйце графічную структуру гістарычных тыпаў 

культуры і падрыхтуйце на гэтай аснове базу даных. 
3. Абапіраючыся на працу О.Шпенглера “Заняпад 

Еўропы. Нарысы марфалогіі сусветнай культуры”, зрабіце 
камп’ютэрную версію тыпалагічнай мадэлі культуры. 

4. Прачытайце працу М.Я.Данілеўскага “Расія і Еўропа” і 
пабудуйце графічную структуру тыпаў культуры. 



 229 

5. К.Ясперс у працы “Смысл і прызначэнне гісторыі” 
ўводзіць паняцце “восевы час”. Адштурхоўваючыся ад гэтага 
паняцця, прадстаўце графічна гістарычныя тыпы культур. 

 
Літаратура 

1. Библер, В.С. От наукоучения — к логике культуры: два 
филос. введения в двадцать первый век / В.С.Біблер.— М.: 
Политиздат, 1990.— 413 с. 

2. Данилевский, Н.Я. Россия и Европа / 
Н.Я.Данилевский.— М., 1991. 

3. Каган, М.С. Философия культуры / М.С.Каган.— СПб., 
1996. 

4. Лотман, Ю.М. Культура и взрыв / Ю.М.Лотман.— М., 
1992. 

5. Немировская, З.Л. Культурология. История и теория 
культуры / З.Л.Немировская.— М., 1992. 

6. Полищук, В.И. Культурология: учеб. пособие / 
В.И.Полищук.— М.: Гардарика, 1998. 

7. Сорокин, П.А. Человек. Цивилизация. Общество / 
П.А.Сорокин.— М., 1992. 

8. Тойнби, А. Постижение истории / А.Тойнби.— М., 1991. 
9. Швейцер, А. Упадок и возрождение культуры / 

А.Швейцер.— М., 1993. 
10. Шпенглер, О. Закат Европы. Очерки морфологии ми-

ровой культуры О.Шпенглер.— М., 1993. 
11. Ясперс, К. Смысл и назначение истории / К.Ясперс.— 

М., 1994. 
 



 230 

6. ДЫНАМІКА КУЛЬТУРЫ  
 

6.1. Паняцце “культурная дынаміка” і яе асноўныя вы-
токі 

Чалавечая культура прайшла вялікі шлях — ад каменнага 
тапара да камп’ютэра, ад наскальных малюнкаў да мноства 
кірункаў сучаснага мастацтва. Яна ніколі не заставалася не-
рухомай: узнікшы, развівалася і змянялася ў часе разам з 
грамадствам, якое яе стварае. Дынаміка культуры ўключана ў 
дынаміку ўсяго грамад- скага жыцця ў цэлым і залежыць ад 
мноства сацыяльных фактараў. У культуралогіі існуе не-
калькі навуковых падыходаў да тлумачэння таго, як і чаму 
змяняюцца культуры і цывілізацыі. 

Марксізм стварыў працоўную тэорыю дынамікі культуры. 
Яе прыхільнікі лічылі, што мысленне, мова, веды, звычаі 
з’явіліся ў працэсе калектыўнай працоўнай дзейнасці і 
ўдасканалення прылад працы.  

Супрацьлеглых поглядаў прытрымліваўся галандскі дас-
ледчык культуры Й.Хейзінга, які меркаваў, што галоўным 
фактарам развіцця культуры была не праца, а гульня. Куль-
тура, па яго меркаванні, узнікла ў выніку развіцця і 
ўскладнення гульнявых паводзін людзей. 

З.Фрэйд звязваў развіццё культуры з сублімацыяй сексу-
альнай актыўнасці, пераарыенацыяй яе з нараджэння дзяцей 
на стварэнне матэрыяльных і духоўных каштоўнасцей. 

З пункту гледжання сінергетыкі развіццё культуры адбы-
ваецца ў выніку “сістэмнага эфекту”. Прадстаўнікі 
сінергетычнай парадыгмы лічаць, што не змяненне частак 
вызначае ўласцівасць цэлага, а, наадварот, змяненне ар-
ганізацыі сістэмы як цэлага вядзе да з’яўлення новых 
уласцівасцей у яе частках. 

Безумоўна, кожны з пералічаных падыходаў да праблемы 
дынамікі культуры ўтрымлівае ў сабе рацыянальнае зерне, 
таму што ўказвае на некаторыя аспекты гэтага працэсу. Шы-
рокая дыскусія па гэтым пытанні, якая вядзецца на працягу 
двух стагоддзяў, садзейнічала стварэнню складанага і дыфе-
рэнцыраванага навуковага ўялення аб дынаміцы культуры і 
яе формах. У выніку калектыўных намаганняў культуролагаў 
дынаміка была вылучана ў самастойную сферу, аддзелена ад 
іншых сфер грамадскай дзейнасці, былі выяўлены прынцыпы 



 231 

самарэгуляцыі культуры і яе ўзаемадзеяння з іншымі сфе-
рамі. Праблемы дынамікі культуры разглядаліся ў работах 
М.Вебера, П.Сарокіна (яго шматтомная праца называлася 
“Сацыяльная і культурная дынаміка”), А.Моля і іншых дас-
ледчыкаў. Культуролагі прыйшлі да высновы, што змяненні 
з’яўляюцца неад’емнай уласцівасцю культуры і ўключаюць 
як унутраную трансфармацыю культурных з’яў (іх змены ў 
часе), так і знешнія перамены (узаемадзеянне паміж сабой, 
перамяшчэнне ў прасторы і інш.). Дзякуючы гэтаму адбыва-
юцца паступальны рух культуры, яе пераход з адного стану ў 
другі. Гэтыя шматлікія і разнастайныя віды культурных змен 
былі вызначаны ў культуралогіі паняццем “культурная ды-
наміка”.  

Такім чынам, дынаміка культуры — гэта культуралагічнае 
паняцце, якое ўжываецца для апісання змяненняў або ма-
дыфікацыі рыс культуры ў прасторы і часе; апісання культу-
ры ў руху, у працэсе змен. 

Сёння з дапамогай гэтага паняцця ў шэрагу гуманітарных 
навук апісваюцца разнастайныя мадыфікацыі культуры, іх 
прычыны, вытокі і вынікі. Культуролагі лічаць, што прычы-
намі, каталізатарамі дынамікі культуры выступаюць неаб-
ходнасць адаптацыі да змен-лівых знешніх умоў, вырашэння 
ўнутраных праблем, супрацьлегласцей, творчай ініцыятывы 
асобных індывідаў і супольнасцей, культурныя адкрыцці і 
вынаходніцтвы. 

Знешнія змены праяўляюцца як праз пашырэнне ўжо 
існуючых, так і праз узнікненне якасна новых культурных 
формаў. Пры гэтым змены ў культуры адбываюцца або ў 
форме актывізацыі, або ў форме запавольвання, што зна-
ходзіць сваё выяўленне ў тэмпах і рытмах дынамікі культу-
ры, а таксама ў розных яе відах і формах. У працэсе культур-



 232 

ных змен нараджаюцца, фіксуюцца і распаўсюджваюцца роз-
ныя элементы культурнага вопыту. Значэнне, уплыў і сту-
пень распаўсюджвання гэтых элементаў залежыць у многім 
ад вытокаў іх узнікнення. 

У культуралогіі прынята вылучаць наступныя вытокі 
культурнай дынамікі: традыцыі, інавацыі, запазычанні, ды-
фузію. 

 
 

6.2. Традыцыя як крыніца культурнай дынамікі 
Механізмы культурнай дынамікі немагчыма зразумець без 

звароту да культурнай спадчыны, якая з’яўляецца крыніцай 
развіцця культуры. Вядома, што ў дэтэрмінацыі культуры, 
акрамя ўласна агульнасацыяльных і сацыяльна-эканамічных 
фактараў, яшчэ дзейнічаюць і традыцыі як асаблівы пачатак, 
што падтрымлівае пераемнасць у грамадстве насуперак змене 
фармацыйных фактараў. Кожная культура спалучае традыцыі 
і навацыі. Заснавальнік школы культурнага рэлятывізму 
М.Херсковіц лічыць, што крыніца развіцця культуры ў дына-
мічным адзінстве ўстойлівасці і зменлівасці. Ён падкрэслівае, 
што культура адначасова стабільная і зменлівая. Але ўсякая 
змена магчыма толькі пры захаванні пэўных кансерватыўных 
структур, якія і з’яўляюцца суб’ектам развіцця. Такім 
стабільным элементам любой культуры з’яўляюцца трады-
цыі, якія абумоўліваюць паводзіны людзей, задаюць стэрэа-
тыпы паводзін, рэгулююць працэсы сацыягенезу і сацы-
ялізацыі. Яны з’яўляюцца тым спецыфічным механізмам за-
хаваня і перадачы інфармацыі, які ажыццяўляе 
міжпакаленную трансляцыю сацыяльнага вопыту. 

Нямецкі асветнік Г.Гадамер сцвярджаў, што традыцыя 
прысутнічае ў сучаснасці, уплецена ў штодзённы вопыт. Дэ-
тэрмінуючы сучаснае і будучае ў мінулым, традыцыя паводле 
Гадамера выступае як нейкая канстанта, што ляжыць у асно-
ве ўсіх змен у культуры. 

Усё вышэйсказанае дазваляе нам лічыць традыцыю част-
кай культурнай спадчыны. Яна ўяўляе сабой устойлівую эт-
накультурную з’яву, якая перадаецца з пакалення ў пакален-
не. Традыцыі заўсёды адыгрывалі выключную ролю ў транс-
ляцыі калектыўнага вопыту, акумуліраванні і ўзбагачэнні ду-
хоўнай спадчыны, самазахаванні, забеспячэнні перманентна-



 233 

га развіцця народа-этнасу і яго культуры. Яны звычайна слу-
жаць асновай нацыянальнай культуры і надаюць ёй цэлас-
насць і самабытнасць.  

Важнейшая якасць традыцыі — яе грамадскі характар. 
Традыцыя ніколі не належыць індывіду, а заўсёды групе, на-
роду, нацыі. Функцыянаванне традыцый адбываецца як ва 
універсальным, так і лакальным маштабах. Так, агульначала-
вечыя традыцыі выяўляюць узровень вопыту, універсальнага 
для ўсяго чалавецтва ці асобных этапаў яго гістрычнага 
развіцця. У той жа час лакальныя (этнічныя) традыцыі 
выяўляюць спецыфічны жыццёвы вопыт, які фіксуе 
індывідуальнасць гістарычнага лёсу і ўмоў існавання пэўнага 
народа. 

Важна адзначыць, што традыцыя не ўяўляе сабой нешта 
ўстойлівае і назаўсёды застылае. У яе дынаміцы спалучаюцца 
рухомасць і дыскрэтнасць, з аднаго боку, адносная пастаян-
насць і бесперапыннасць, з другога. На змену адным трады-
цыям прыходзяць іншыя, у дзеючых традыцыях адбываюцца 
перманентныя змены. Калі старое пераходзіць у новае, 
здольна пераўтварацца ў кантэксце сацыякультурных змен і 
садзейнічаюць развіццю культуры, то яно набывае 
ўстойлівасць. Традыцыі, якія стрымліваюць развіццё грамад-
ства, паступова адміраюць. 

Такім чынам, перадавыя традыцыі — тое з вопыту 
мінулага, што працягвае жыць і развівацца. Працягнутая тра-
дыцыя — паказчык пераемнасці, агульнасці, цэласнасці куль-
туры. Пераемнасць традыцый раскрываецца не інакш, як праз 
эстэтычны адбор, праз творчае стаўленне да здабыткаў куль-
туры, абумоўленае светапоглядам творцы, яго густамі, 
ідэйна-эстэтычнымі крытэрыямі і прынцыпамі.  

Іншымі словамі, можна сцвярджаць, што ў традыцыях ад-
люстроўваюцца дынаміка і супярэчлівасць культурнага пра-
цэсу. Яны акумуліруюць не толькі назапашаны вопыт, але 
ўбіраюць у сябе дух змен, нестандартныя элементы. Куль-
турны вопыт узбагачаецца, пераўтвараецца, мадыфікуецца, 
змяняецца. Нягледзячы на сваю ўстойлівасць, традыцыя 
развіваецца. Пры гэтым неабходна заўважыць, што дадзеныя 
працэсы ў розныя гістарычныя эпохі, у розных грамадствах 
адбываюцца па-рознаму. У мінулым такія змены мелі пра-
цяглы характар, цяпер яны ажыццяўляюцца на працягу жыц-



 234 

ця аднаго пакалення. Феномен іх мадыфікацыі абумоўлены 
зменамі сацыяльна-гістарычных умоў, уплывам іншых куль-
тур, эміграцыі і інш. 

Вельмі важна не страціць сваіх нацыянальных традыцый. 
Народ, які іх не захоўвае, не рупіцца пра іх узбагачэнне, пас-
тупова губляе прыметы самаідэнтыфікацыі, нацыянальную 
самасвядомасць і гістарычную памяць і непазбежна аказва-
ецца ва ўмовах духоўнага крызісу, асімілюецца ў 
іншаэтнічным асяроддзі, нярэдка ў сябе на радзіме.  

Большасць беларускіх традыцый выяўляюць агульнасла-
вянскія вытокі, але маюць мноства варыяцый, уласцівых 
толькі Беларусі ці асобным яе рэгіёнам. Паводле зместу і 
функцыянальных асаблівасцей традыцыі ўмоўна падзяляюц-
ца на вытворчыя (працоўныя), сямейна-бытавыя, грамад-
зянскія і рэлігійныя.  

 
 

6.3. Інавацыі і іх суб’екты 
З папярэдняга аналізу культурнай дынамікі бачна, што 

нярэдка традыцыі спалучаюцца з інавацыямі, якія абу-
моўліваюць дыялектычнасць працэсу стваральнай дзейнасці 
людзей. Інавацыі ўяўляюць сабой новыя вобразы, сімвалы, 
нормы і правілы паводзін, новыя формы дзейнасці, 
накіраваныя на змяненне ўмоў жыцця людзей, фарміраванне 
новага тыпу мыслення ці ўспрымання свету. Шляхі іх 
з’яўлення разнастайныя. Даследчыкі звяртаюць увагу на два 
працэсы: унутраны этап развіцця культуры як вына-
ходніцтвы ці новаўвядзенні (культурныя мутацыі) і знешні, 
калі адбываецца міжкультурнае ўзаемадзеянне. 

Да культурных мутацый звычайна адносяць мэта-
накіраваныя новаўвядзенні, якія адпавядаюць патрэбнасцям 
грамадства, што развіваецца. Мутацыямі можна лічыць, на-
прыклад, узнікненне рэлігіі, вынаходніцтва розных тыпаў 
пісьма, сістэм лічэння, з’яўленне навукі, літаратуры, мастац-
тва, філасофіі, кіно і да т.п. Прычынамі ўзнікнення навацый 
выступаюць адмаўленне асобнымі індывідамі або групамі 
пануючых культурных каштоўнасцей, рэгулятыўных нормаў, 
традыцый, звычаяў, правіл паводзін і пошук сваіх, уласных 
шляхоў культурнага і сацыяльнага самасцвярджэння. 



 235 

Гісторыя паходжання навацый паказвае, што іх носьбітамі 
выступаюць тыя ці іншыя слаі грамадства, якія не знаходзяць 
сабе належнага месца ў культурнай рэчаіснасці ці існуючых 
тыпах культурнай дзейнасці. Але неабходна зазначыць, што 
ўкараненне навацый у культуру адбываецца паступова. Кож-
ная культура мае свой, уласны кантэкст, і прыжываецца ў ёй 
толькі тое, што ўпісваецца ў гэты кантэкст. Калі навацыя 
аказваецца несумяшчальнай з традыцыйнымі асновамі куль-
туры, калі на яе адсутнічае попыт, калі ў ёй няма 
зацікаўленасці якой-небудзь групы грамадства, то яна не зна-
ходзіць свайго месца ў дадзенай культуры. Гісторыя культу-
ры мае мноства прыкладаў того, як культурныя но-
ваўвядзенні не прымаліся, калі яны не адпавядалі патрэбнас-
цям і інтарэсам грамадства. Так, у савецкі перыяд у Беларусі 
многія народна-бытавыя і рэлігійныя формы сямейных абра-
даў замяняліся “чырвонымі хрэсьбінамі”, “камсамольскімі 
вяселлямі” і г.д. Але яны не прыжыліся і былі паступова вы-
ціснуты з ужытку. І наадварот, сацыяльны заказ нараджаў 
плынь культурных навацый, якія атрымалі прызнанне ўсяго 
грамадства. Звычайна пры ўкараненні ў культуру інавацыям 
уласцівы тры этапы: 

1) адбору, у працэсе якога не ўсе інавацыі праходзяць 
фільтр дадзенай культуры; 

2) мадыфікацыі, які ўлічвае спецыфіку культуры пэўнага 
грамадства; новаўвядзенні перапрацоўваюцца праз уласны 
код культуры, мадыфікуюцца; 

3) інтэграцыі, калі інавацыі перастаюць успрымацца як 
нешта новае, становяцца традыцыяй у культуры народа. 

Для таго, каб навацыя замацавалася ў якасці ўстойлівага 
элемента сацыякультурнага развіцця, яна павінна атрымаць 
шырокае распаўсюджванне ў масавай свядомасці ў выглядзе 
ідэйных і псіхалагічных установак, нормаў паводзін. Най-
больш спрыяльны перыяд для навацый — стан 
няўстойлівасці соцыуму, які характарызуецца адчувальнасцю 
асяроддзя да невялікіх змен. У такім асяроддзі ёсць магчы-
масці для ўзнікнення новых культурных узораў, калі нават 
малыя змены здольны пераўтварыцца ў новыя светапогляд-
ныя ўстаноўкі большасці людзей. Праўда, не заўсёды 
інавацыйныя працэсы маюць прагрэсіўны характар. Калі ў 
перыяд якасных змен культуры адбываецца істотнае разбу-



 236 

рэнне нормаў і традыцый, навацыі могуць адыгрываць рэг-
рэсіўную ролю. Каб гэтага не адбылося, неабходна пад-
трымліваць узаемадзеянне традыцый і навацый. 

У культуры традыцыі і навацыі — два неабходныя факта-
ры яе развіцця, якія выяўляюцца ў адзінстве і ўзаемасувязі. 
Ва ўзаемадзеянні традыцый і навацый праяўляецца складаная 
дыялектычная структура іх існавання і развіцця. 

Сапраўды, традыцыйныя і навацыйныя элементы — гэта 
два бакі аднаго працэсу, узаема абумоўленыя і ўзаема неаб-
ходныя. Так, з дапамогай механізма традыцыі і навацыі мо-
гуць трансліравацца, таму што іх функцыянаванне прадуг-
леджвае пэўную варыятыўнасць ва ўзнаўленні нарматыўных 
утварэнняў. Традыцыі задаюць навацыям іх агульную 
накіраванасць, а навацыі, калі яны прымаюцца значнай коль-
касцю людзей, у выніку гэтага становяцца стэрэатыпамі і 
самі пераўтвараюцца ў традыцыі.  

Такім чынам, традыцыі і навацыі ў структуры культуры 
выконваюць важныя функцыі: адны забяспечваюць пераем-
насць, другія — наватарства. Гэтыя супрацьлегласці, якія ля-
жаць у аснове культуры, утвараюць супярэчлівае адзінства. 
Дадзенае адзінства носіць, безумоўна, канструктыўны харак-
тар і вызначае дынаміку культуры. 

 
6.4. Запазычанні як від культурнай дынамікі 

Значную ролю ў культурнай дынаміцы адыгрываюць 
культурныя запазычанні, г.зн. выкарыстанне прадметаў, нор-
маў паводзін, каштоўнасцей, створаных і апрабаваных у 
іншых культурах. На мяжы другога і трэцяга тысячагоддзяў 
становіцца ўсё больш відавочным, што чалавецтва 
развіваецца па шляху пашырэння ўзаемасувязі і 
ўзаемазалежнасці розных краін, народаў і іх культур. Сёння 
немагчыма назваць этнічныя супольнасці, якія не адчулі б на 
сабе ўздзеянне як з боку культур іншых народаў, так і больш 
шырокага грамадскага асяроддзя, якое існуе ў асобных 
рэгіёнах і ў свеце ў цэлым. Гэта праяўляецца ў значным росце 
культурных абменаў і прамых кантактаў паміж дзяржаўнымі 
інстытутамі, сацыяльнымі групамі, грамадскімі рухамі і 
асобнымі індывідамі розных краін і культур. 

Адзначаныя працэсы ў той ці іншай ступені знайшлі сваё 
адлюстраванне і ў Беларусі. Рэформы грамадства прывялі да 



 237 

актывізацыі міжкультурных сувязей. У цяперашні час толькі 
па ініцыятыве Міністэрства культуры міжнародныя кантакты 
забяспечваюцца 36 дзеючымі міжнароднымі дагаворамі, ся-
род якіх 4 міждзяржаўныя, 16 міжурадавых і 16 
міжведамасных. Акрамя гэтага, у сучасных умовах развіццё 
міжкультурных камунікацый адбываецца ў іншых сферах ча-
лавечага жыцця: адукацыі, спорце, турызме, навуцы, бізнесе і 
інш. Практыка сведчыць: краіна, якая выпадае з сусветнай 
сеткі культурных кантактаў, асуджана на стагнацыю і заня-
пад. 

Іншымі словамі, ні адна культура не можа існаваць 
ізалявана. У сваёй жыццядзейнасці яна вымушана пастаянна 
звяртацца ці да свайго мінулага, ці да вопыту іншых культур. 
Зварот да іншых культур атрымаў назву “ўзаемадзеянне 
культур”. У працэсе ўзаемадзеяння культур фарміруюцца 
культурныя запазычанні, якія з’яўляюцца найбольш рас-
паўсюджанымі крыніцамі культурных змен у параўнанні з 
усімі іншымі. 

Дадзены від культурнай дынамікі развіваецца ў тым вы-
падку, калі на адну культуру ўплывае іншая, больш развітая. 
Так, татары, пасяліўшыся на землях Вялікага княства 
Літоўскага 600 гадоў таму, засвоілі мову этнасаў, якія пра-
жывалі ў гэтай дзяржаве. Дома і ў грамадстве яны кары-
сталіся мовай тых народаў, з якімі пражывалі ў Польшчы, бе-
ларускай, польскай або характэрнай для Віленшчыны сумес-
сю абедзвюх моў, у Беларусі — беларускай або рускай, у 
Літве — польскай, беларускай або літоўскай. 

Пастаянныя зносіны татар з беларусамі пакінулі адметны 
след і ў беларускай мове. На думку акадэміка Я.Карскага, у 
мове беларусаў налічваецца каля 50 слоў цюркскага (татар-
скага) паходжання, якія ўспрымаюцца сучаснымі беларусамі 
як звыклыя і не патрабуюць спецыяльнага тлумачэння, на-
прыклад: база, бакалея, буран, гарбуз, кабан, шалаш, чай, 
курган, кінжал, кафтан, каракуль, каўпак, таракан, сабака, са-
рафан, халат, халва, дуда, баран, бусел, туман, тавар, торба, 
харч, хамут, шапка, кайданы, кавун, тытунь, дыван, калач, 
багатыр, біклага, базар, андарак, бачыць, балавацца, баламут, 
гойдацца і інш.  

Але неабходна адзначыць, што большасць людзей менш 
развітой культуры, хаця і запазычваюць элементы іншай 



 238 

культуры, захоўваюць многія звычаі, нормы і каштоўнасці, 
якія ўласцівы іх роднай культуры. Нягледзячы на страту бе-
ларускімі татарамі мовы сваіх продкаў, некаторых нацыя-
нальна-культурных традыцый, частковую хрысціянізацыю, 
яны да сённяшняга часу захавалі многія свае звычаі і абрады, 
асабліва звязаныя з рэлігійным рытуалам. Да гэтага часу ў та-
тарскай супольнасці адзначаюцца традыцыйныя мусуль-
манскія святы Курбан-байрам, Ураза-байрам, Раджаб-байрам, 
Мяўлюд, Ашура і інш. 

Практыка сведчыць: у працэсе запазычання народ-
рэцыпіент засвойвае не ўсё падрад, а толькі тое, што 
з’яўляецца блізкім яго ўласнай культуры, што можа прынесці 
карысць, адпавядае ўнутраным патрэбам дадзенага этнасу. 
Безумоўна, характар, ступень і эфектыўнасць культурных за-
пазычанняў залежаць ад шэрага фактараў, у прыватнасці ад 
інтэнсіўнасці кантактаў, умоў міжкультурных абменаў, ад-
носін да чужой культуры, ступені дыферэнцыяцыі грамадства 
і г.д. 

Пры спрыяльных умовах узаемадзеянне разнародных 
культурных элементаў нярэдка прыводзіць да іх сінтэзу, што 
з’яўляецца важнай крыніцай культурных пераўтварэнняў у 
шэрагу краін. Сінтэз уяўляе сабой працэс, у выніку якога 
ўзнікае новая культурная з’ява, яна адрозніваецца ад скла-
даючых яе элементаў і мае ўласную якасць. Сінтэз можа 
быць у тым выпадку, калі якая-небудзь культура засвойвае 
дасягненні ў сферах, недастаткова развітых у ёй самой, але 
пры гэтым захоўвае ўласцівую ёй зыходную аснову і заста-
ецца самабытнай. У якасці прыкладу плённага злучэння 
ўласных нацыянальных і іншакультурных элементаў звычай-
на называюць Японію, а таксама шэраг краін Усходняй і 
Паўднёва-Усходняй Азіі (Карэя, Тайвань, Сінгапур і інш.) 

 
 

6.5. Культурная дыфузія і яе напрамкі 
У якасці эфектыўнага механізма культурнай дынамікі вы-

ступае таксама дыфузія. Гэта паняцце запазычана з фізікі і 
азначае “развіццё”, “пранікненне”. У вывучэнні культур яно 
разглядаецца як распаўсюджванне культурных з’яў праз роз-
ныя кантакты паміж народамі — гандаль, міграцыю, завая-
ванні і інш. У выніку названых узаемадзеянняў адбываецца 



 239 

ўзаемнае пранікненне асобных з’яў культуры або цэлых яе 
комплексаў з адной культуры ў другую. 

Прадстаўнікі гэтай канцэпцыі (Ф.Грэбнер, Ф.Ратцэль, 
Л.Фрабеніус, К.Уіслер і інш.) лічаць галоўным зместам 
гістарычнага працэсу дыфузію, кантакт, сутыкненне, запазы-
чанні, перанос культур. Важнай асаблівасцю разглядаемага 
падыходу з’яўляецца аналіз прасторавых і часавых характа-
рыстык культур. У адрозненне ад прыхільнікаў эвалюцы-
янізму, лічыўшых узніклыя ў кожнай культуры змены пра-
дуктамі яе ўласнай гістарычнай эвалюцыі, дыфузіяністы пры-
трымліваліся думкі, што культурныя навацыі, нарадзіўшыся 
аднойчы ў якім-небудзь грамадстве, распаўсюджваюцца за-
тым у іншыя грамадствы. Іншымі словамі, культурныя дасяг-
ненні мігрыруюць у прасторы. Яны пераходзяць з адных 
культур у другія, і гэта, па меркаванні дыфузіяністаў, слу-
жыць галоўным механізмам культурнай дынамікі.  

Паводле Л.Фрабеніуса, унутры культурных колаў адбыва-
ецца дыфузія пэўнага комплексу прадметаў, абрадаў, вера-
ванняў ад цэнтра, дзе яны ўзніклі, да перыферыйных культур. 
Так, міфалогія, земляробства, лук і стрэлы, культ духаў, пата-
емныя мужчынскія саюзы першапачаткова ўзніклі ў пэўным 
геаграфічным рэгіёне (у Старажытным Егіпце, Вавілоне), а 
потым распаўсюдзіліся па ўсім свеце шляхам стыхійнага рас-
цякання. 

У параўнанні з іншымі відамі культурных змен ды-
фузійныя працэсы адносяцца да гістарычна ранніх. Гэта адна 
з найбольш натуральных формаў існавання і развіцця культу-
ры, якая адлюстроўвае нераўнамернасць прыродных і 
гістарычных умоў і магчымасцей асобных народаў. Дзякую-
чы гэтым працэсам адбываюцца прасочванне і рас-
паўсюджванне неабходных культурных навацый сярод тых 
народаў і культур, дзе гэтыя навацыі па аб’ектыўных прычы-
нах самі з’явіцца не могуць. Працэсы міжкультурнага 
ўзаемадзеяння даюць магчымасць некаторым народам не 
праходзіць пэўныя стадыі свайго культурнага развіцця. 

Асноўнымі механізмамі культурнай дыфузіі выступаюць 
добраахвотныя перайманні, міграцыя, гандлёвыя адносіны, 
войны, заваяванні, турызм, дзейнасць місіянераў, абмен спе-
цыялістамі, студэнтамі і інш. Дыфузія можа адбывацца не 
толькі паміж пэўнымі сацыяльнымі супольнасцямі, групамі ў 



 240 

межах аднаго грамадства. Вылучаюцца гарызантальны і вер-
тыкальны яе напрамкі. Гарызантальная дыфузія адбываецца 
паміж культурамі некалькіх этнасаў, сацыякультурных груп 
ці асобнымі індывідамі. Гэты кірунак яшчэ называюць 
міжгрупавой дыфузіяй. Прыкладам дыфузіі такога кшталту 
можа служыць запазычанне супрацоўнікамі праваахоўных 
органаў жаргону, манер паводзін і зносін крымінальных су-
полак у выніку іх частых кантактаў са злачынцамі. 

Вертыкальная дыфузія культуры развіваецца паміж куль-
турамі з неаднолькавым статусам, таму яе яшчэ называюць 
стратыфікацыйнай культурнай дыфузіяй. Яе можна добра 
прасачыць на прыкладзе адзення, якое нярэдка сімвалізуе 
статусныя адрозненні людзей. Так, фінансавыя магчымасці 
сучаснага сярэдняга класа шэрага краін свету дазваляюць яму 
купляць моднае адзенне, якое раней насілі толькі прад-
стаўнікі вышэйшага класа. 

Сучасная місія культурнай дыфузіі сведчыць, што яна не 
страціла свайго значэння ў культурным жыцці народаў, па-
колькі, як правіла, мае станоўчыя сацыяльныя вынікі для 
кожнага грамадства. Перадача культурных каштоўнасцей ад 
аднаго народа другому, пранікненне іх з аднаго сацыякуль-
турнага слоя ў іншыя вядзе адначасова да дэмакратызацыі 
грамадства і асветы насельніцтва. Пры гэтым сама культура 
становіцца больш дэмакратычнай. 

У той жа час неабходна ведаць, што побач з пазітыўнымі 
вынікамі ўзаемадзеянне культур можа прывесці і да нега-
тыўных наступстваў. Мноства людзей, у тым ліку вядомых 
дзеячаў культуры, палітыкаў і навукоўцаў нярэдка выступа-
юць супраць тых ці іншых канкрэтных формаў унясення ў 
сваю культуру іншакультурных элементаў. Напрыклад, з рэз-
кай крытыкай супраць узаемадзеяння культур у ХVІІ ст. вы-
ступаў Ж.-Ж.Русо. Ён сцвярджаў, што зносіны паміж роз-
нымі народамі прыносяць іншым не іх каштоўнасці, а заганы 
і змяняюць усюды норавы, уласцівыя этнасам. Нямала 
прыхільнікаў гэтага погляду і ў эпоху глабалізацыі. 

 
 
6.6. Культурная дынаміка ва ўмовах сучаснай гла-

балізацыі 



 241 

У ХХІ ст. працэс культурнай інтэграцыі ў параўнанні з 
папярэднім перыядам узмацніўся. Ідзе развіццё рознабаковых 
міжнародных культурных кантактаў, ствараюцца новыя 
міжнародныя культурныя, навуковыя, спартыўныя і іншыя 
арганізацыі, усталёўваюцца агульнапрынятыя для ўсіх краін 
нормы міжнароднага права, палітычнага жыцця, маралі. Усё 
гэта дазваляе гаварыць аб працэсе глабалізацыі сучаснай 
культуры. 

Тэрмін “глабалізацыя” ў грамадскіх навуках ужываецца 
для абазначэння паскоранага працэсу інтэграцыі нацый у 
сусветную сістэму па прычыне развіцця сучасных транспарт-
ных сродкаў і эканамічных сувязей, а таксама ўзмацнення 
сродкаў масавай інфармацыі. Агульнапрынятая пазітыўная 
ацэнка глабалізацыі як працэсу пэўнага аб’яднання чалавец-
тва ў адзіную гаспадарчую сістэму толькі на базе сучаснай 
матэрыяльнай культуры, тэхнікі мае традыцыйны характар і 
абапіраецца на традыцыйна пазітыўную ацэнку амаль 
класічных ужо мадэляў агульнаграмадскага індустрыяльнага 
развіцця. 

Шэраг даследчыкаў, прааналізаваўшы сучасную 
індустрыяльную культуру, прапануюць свае меркаванні па яе 
ўдасканаленні. У пачатку ХХІ ст. пытанне аб уздзеянні на 
гісторыка-культурны працэс, аб глабальным мадэляванні і 
планаванні мае ўжо не толькі тэарэтычнае, але і практычнае 
значэнне. Зразумела, каб ажыццявіць ідэальна плануючую 
функцыю, неабходна мець прагнастычную мадэль развіцця 
свету. Праблемы будучага культурна-гістарычнага развіцця 
ўвасобіліся ў выглядзе шэрага культуралагічных канцэп-
цый.Так, А.Маслоў ускладае свае надзеі на стварэнне будуча-
га грамадства, у якім рашаючую ролю будуць адыгрываць 
індывіды, якія схільныя да вышэйшых перажыванняў і мо-
гуць самаактуалізавацца. С.Хантынгтон у сваёй комплекснай 
праграме глабальнага мадэлявання праводзіць ідэю, што 
культурныя асаблівасці больш значныя, чым палітычныя і 
сацыяльныя разыходжанні, і фундаментальнай праблемай 
нашай эпохі з’яўляецца супрацьстаянне сучаснага і трады-
цыйнага. 

Цывілізацыйны падыход да аналізу гісторыка-культурнага 
працэсу выкарыстоўвалі А.Кробер, А.Тойнбі, О.Шпенглер. 
Яны лічылі, што змест сучаснай эпохі вызначаецца сутык-



 242 

неннем культур-цывілізацый. Частка культуролагаў да вяду-
чых культур-цывілізацый адносяць афрыканскую, заходнюю, 
індуісцкую, ісламскую, кітайскую, лацінаамерыканскую, 
праваслаўна-славянскую і японскую. Самасвядомасць, 
ідэнтычнасць будуць мець у бліжэйшай будучыні ўсё больш 
вызначальнае значэнне менавіта на ўзроўні вылучаных куль-
тур-цывілізацый, ці метакультур. Гэта таксама звязана з ус-
ведамленнем канфліктнасці свету і будучымі сутыкненнямі 
цывілізацый па “лініях культурных разломаў”, г.зн. прасто-
равых межаў метакультурных супольнасцей. Напрыклад, 
Э.Хантынгтон выказвае меркаванне аб тым, што адрозненні 
паміж цывілізацыямі-культурамі велізарныя і яшчэ доўга бу-
дуць заставацца такімі. Сапраўды, цывілізацыі непадобныя 
па сваёй гісторыі, культурных традыцыях, рэлігіях. У людзей 
розных культур-цывілізацый адрозніваюцца ўяўленні аб све-
це ў цэлым, аб свабодзе, мадэлях развіцця, аб адносінах 
паміж індывідам і супольнасцю, аб Богу. 

Асаблівую ролю ў вызначэнні абрысаў будучага культур-
нага свету адыгрывае фундаменталізм (строгае выкананне 
архаічных нормаў, вяртанне да былых парадкаў), перш за ўсё 
ў выглядзе рэлігійных рухаў. Вяртанне да традыцыйных 
культурных каштоўнасцей, на наш погляд, ёсць рэакцыя на 
экспансію заходняй індустрыяльнай культуры ў краіны, што 
развіваюцца. Дадзеная з’ява ахапіла ў першую чаргу краіны 
ісламскай метакультуры, якая адыгрывае істотную ролю ў 
сучасным свеце. Асноўны “культурны разлом” навукоўцы 
бачаць у супрацьстаянні Захаду астатняму свету. Вый- сце з 
такога становішча можа быць у змене супрацьстаяння 
палітычных сістэм дыялогам розных культур, фарміраванні 
шматполюснага полікультурнага ўзаемадзеяння. Сёння пас-
тупова ўжо адбываецца пераарыентацыя сучаснай 
індустрыяльнай культуры на больш інтравертную, звернутую 
да ўнутранага свету чалавека. Гэта выяўляецца ў вялікай 
цікавасці да асобаснага самаўдасканалення, да рэлігійных 
сістэм, у непрыманні маладым пакаленнем рацыянальна-
рэчавага падыходу да жыцця, узнікненні субкультур і контр-
культуры, пошуку сэнсу існавання ў заходняй культуры. 

Як адзінка знешняга геапалітычнага ўзаемадзеяння заход-
няя культура іманентна імкнецца да мадэрнізацыі, да аб-
наўлення. 



 243 

Такім чынам, дынаміка культуры ў кантэксце гла-
балізацыі будзе залежаць ад узаемадзеяння культур-
цывілізацый, ад вырашэння канфлікту паміж сучаснасцю і 
традыцыйнасцю, ад выкарыстання асаблівасцей культурна-
гістарычнага шляху розных народаў. 

 
 

Заданні 
1. Падрыхтуйце базу даных аб знешніх і ўнутраных фак-

тарах дынамікі культуры. 
2. У працы П.А.Сарокіна “Чалавек. Цывілізацыя. Грамад-

ства” прапанавана мадэль сацыякультурнай дынамікі. Пака-
жыце яе графічна. 

3. Пазнаёмцеся з працай нямецкага асветніка Г.Гадамера 
“Ісціна і метад” і прадстаўце гіпертэкст, які дае ўяўленне аб 
традыцыі. 

4. Пабудуйце графічную структуру этапаў, якія праход-
зяць інавацыі, і падрыхтуйце аб іх тэкставую базу даных. 

5. Стварыце базу даных аб асноўных механізмах культур-
най дыфузіі. 

 
Літаратура 

1. Введение в культурологию / отв. ред. Е.В.Попов.— М.: 
ВЛАДОС, 1995. 

2. Гуревич, П.С. Культурология: учеб. пособие / 
П.С.Гуревич.— М.: Знание, 1996. 

3. Моль, А. Социодинамика культуры / А.Моль.— М., 
1973. 

4. Смолік, А.І. Сацыядынаміка культуры ў посткатастроф-
ным соцыуме / А.І.Смолік.— Мн., 1999.— 247 с. 

5. Фрейд, З. Психоанализ, религия, культура / З.Фрэйд — 
М., 1992. 

6. Хейзинга, Й. Homo ludes. Опыт определения игрового 
элемента культуры / Й.Хейзинга. — М., 1992. 

7. Хоруженко, К.М. Культурология: энциклопедический 
словарь / К.М.Хоруженко.— Ростов н/Д.: Феникс, 1997. — 
640 с. 

8. Ширшов, И.Е. Динамика культуры / И.Е.Ширшов.— 
Мн., 1980. 

 



 244 

7. ФОРМЫ І СПОСАБЫ ЗАСВАЕННЯ КУЛЬТУРЫ 
 

7.1. Інтэрыярызацыя і яе стадыі 
Дзейнасць чалавека ёсць праяўленне яго актыўнасці. Яна 

выражаецца ў пераносе энергіі і інфармацыі ад су б’екта дзе-
яння да аб’екта з дапамогай канкрэтных сродкаў. Дзейнасць 
неабходна чалавеку для ўзаемадзеяння з асяроддзем, з якога 
ён атрымлівае ўсё, што яму патрэбна для жыцця. 

З узнікненнем розуму з’яўляюцца духоўныя фактары 
дзейнасці. Яны праяўляюцца як патрэбнасці духу, які змяняе 
шмат у чым матэрыяльныя патрэбнасці чалавека. Сфера 
дзейнасці людзей напаўняецца духоўным зместам, і кожны 
індывід займае ў ёй сваю жыццёвую прастору. 
Індывідуальная дзейнасць чалавека пачынаецца з яго пасту-
повага ўваходжання, уключэння ў грамадскае асяроддзе. Гэта 
ўваходжанне ў свет адбываецца шляхам засваення індывідам 
неабходнай колькасці ведаў, нормаў, каштоўнасцей, узораў і 
навыкаў паводзін, якія дазваляюць яму існаваць у якасці 
паўнавартаснага члена грамадства. Фарміраванне асобы, на-
быццё індывідам сацыякультурнай формы — працэс вельмі 
складаны. У ім удзельнічаюць мноства рухальных сіл, факта-
раў.  

Працэс засваення індывідам сацыяльных роляў уключае, 
паводле Парсанса, тры асоўныя кампаненты. Першы заклю-
чаецца ў глыбокім унутраным засваенні індывідам матыва-
цый, канкрэтызуемых у выглядзе прымальнага для дадзенага 
грамадства арыенціра паводзін. Другі кампанент звязаны з 
прадстаўленнем грамадствам індывіду спрыяльных умоў для 
яго дзейнасці ў адпаведнасці з прадпісанымі яму (і 
выбіраемымі ім самім) ролямі. Нарэшце, паколькі індывід 



 245 

узаемадзейнічае з іншымі людзьмі ў сістэме калектываў, ас-
ноўнай умовай іх салідарнасці з’яўляецца захаванне выка-
наўцамі належных узроўняў лаяльнасці ў адносінах да калек-
тыўных інтарэсаў і запатрабаванняў. 

Гэты працэс засваення індывідам нормаў грамадскага 
жыцця і культуры абазначаецца ў гуманітарных навуках 
паняццямі “хамінізацыя”, “сацыялізацыя”, “інкультурацыя”. 

 
 
 

7.2. Хамінізацыя індывіда 
На працягу свайго жыцця кожны чалавек праходзіць 

пэўныя фазы, якія называюцца стадыямі жыццёвага цыкла. 
Гэта дзяцінства, юнацтва, сталасць і старасць. На кожнай 
стадыі жыццёвага цыкла працэс засваення культурнага вопы-
ту характарызуецца сваімі вынікамі і дасягненнямі. У залеж-
насці ад гэтых дасягненняў звычайна вылучаюць дзве ас-
ноўныя стадыі хамінізацыі. 

Хамінізацыя пачынаецца з нараджэння дзіцяці і працягва-
ецца да падлеткавага перыяду. Сам механізм засваення куль-
туры пачынаецца з далучэння нованароджанага да роду чала-
вечага, фарміравання агульнагуманістычных маральных 
якасцей, асноў фізічнай і санітарна-гігіенічнай культуры, 
культуры мовы, элементарнай культуры зносін,адаптацыі ор-
ганаў успрымання да канкрэтных формаў прыроднага і куль-
турнага асяроддзя. 

Хамінізацыя — першы этап уваходжання чалавека ў куль-
туру, так званае ачалавечванне. Гэты працэс адбываецца ме-
ханічна. З дзяцінства чалавек пачынае пераймаць правілы па-
водзін, уменні і навыкі, прывучацца да адказнасці, да сваіх 
абавязкаў. Гэтая першыя стадыя набліжае чалавека да нормаў 
грамадства. Хамінізацыя — працэс догляду, выхавання аду-
кацыі дзяцей перш за ўсё ў сям’і — ажыццяўляецца тымі 
людзьмі, якія знаходзяцца ў непасрэдным кантакце з дзіцем у 
самым раннім і познім дзяцінстве. Хамінізацыя стварае асно-
вы палавой ідэнтыфікацыі. На стадыі хамінізацыі за-
кладваецца падмурак асабістай культуры чалавека. Засваенне 
нормаў культуры на гэтай стадыі адбываецца праз гульню, 
значны уплыў маюць дзіцячыя садкі, пачатковая школа. 



 246 

Хамінізацыя носіць спантанны характар. Механізм яе за-
сваення спантанна перадаецца з пакалення у пакаленне, бу-
дуецца на прынцыпах народнай педагогікі, абапіраецца на 
нацыянальныя, рэлігійныя, рэгіянальныя, сямейныя і іншыя 
традыцыі.  

Па меркаванні вядомага амерыканскага культурнага ан-
траполага М.Херсковіца, дзіцё, хаця і не з’яўляецца пасіўным 
элементам хамінізацыі, але выступае тут хутчэй як 
інструмент, чым як ігрок. Дарослыя, выкарыстоўваючы 
сістэму заахвочванняў і пакаранняў, абмяжоўваюць яго маг-
чымасць выбару або ацэнкі. Акрамя таго, дзеці не здольныя 
да асэнсавання ацэнкі нормаў і правіл паводзін, яны засвой-
ваць іх некрытычна. Дзеці нярэдка бачаць свет у чорна-
белым колеры і не здольныя на кампрамісы. Таму важна, каб 
у кожнай культуры існавалі спецыяльныя спосабы 
фарміравання ў дзяцей адэкватных ведаў і навыкаў для 
паўсядзённага жыцця. 

Важнае месца ў працэсе хамінізацыі належыць засваенню 
працоўных навыкаў і фарміраванню каштоўнасных адносін 
да працы. Таксама важна, каб дзеці навучыліся вучыцца. Па-
ралельна засвойваюцца іншыя каштоўнасці, якія фарміруюць 
адносіны чалавека да свету, закладваюцца асноўныя мадэлі 
паводзін. Дзіця на аснове свайго ранняга дзіцячага вопыту 
набывае сацыяльна абавязковыя агульнакультурныя веды і 
навыкі. У гэты перыяд іх набыццё і практычнае засваенне 
становяцца вядучымі ў ладзе жыцця асобы. 

 
7.3. Сацыялізацыя асобы 

Уваходжанне чалавека ў культуру не заканчваецца з да-
сягненнем ім паўналецця. Фарміраванне сацыяльных якас-
цей, уласцівасцей, каштоўнасцей, ведаў і ўменняў, засваенне 
нормаў, правіл, узораў, установак, паводзін, дзякуючы якім 
чалавек становіцца дзеяздольным удзельнікам сацыяльных 
сувязей, інстытутаў і супольнасцей, працягваецца ў делейшы 
перыяд. Сацыялізацыя — бесперапынны працэс. Яна прадуг-
леджвае як авалоданне навыкамі, уменнямі, ведамі, звязанымі 
з прыроднымі аб’ектамі, так і фарміраванне каштоўнасцей, 
ідэалаў, нормаў і прынцыпаў сацыяльных паводзін. Разгорну-
тую сацыялагічную тэорыю, якая апісвае працэсы агульнап-
рынятых нормаў інтэграцыі індывіда ў сацыяльную сістэму, 



 247 

распрацаваў амерыканскі сацыёлаг Т.Парсанс. Па сцвярд-
жэнні вучонага, інстытуты сацыялізацыі, уключаючы сям’ю, 
школу і іншыя, выконваюць функцыю ўзнаўлення сацыяль-
най структуры. 

Тэрмін “сацыялізацыя” з’явіўся ў 30-я гг. ХІХ ст.; у 1956 
г. ён быў упершыню ўнесены ў рэестр Амерыканскай сацыя-
лагічнай асацыяцыі, а ў 60–70-я гг. мінулага стагоддзя пры-
няты на ўзбраенне вучонымі і практыкамі нашай краіны. 

Сацыялізацыя (ад лац. socialis — грамадскі) — гэта пра-
цэс і вынік уключэння чалавека ў пэўны соцыум, асваенне і 
ўзнаўленне ім сацыяльнага вопыту, прыняцце патрабаванняў, 
нормаў і прынцыпаў грамадскіх адносін, фарміраванне і рэ-
алізацыя дэтэрмінаваных грамадствам грамадзянскіх, ма-
ральных, прафесійных, грамадскіх, сямейных і іншых сацы-
яльна значных функцый. 

Сацыялізацыя ўяўляе сабой складаны, шматгранны працэс 
уключэння чалавека ў сацыяльную практыку, набыцця ім са-
цыяльных якасцей, рыс, засваення культурнага вопыту і рэ-
алізацыі ўласнай сутнасці праз выкананне пэўнай ролі ў 
практычнай дзейнасці. Толькі ў розных відах дзейнасці: эка-
намічнай, грамадска-палітычнай, культурнай, педагагічнай і 
іншых, — выконваючы пэўную сацыяльную ролю, чалавек 
фарміруецца як творца матэрыяльных і духоўных каш-
тоўнасцей, актыўны суб’ект сацыяльных адносін — пазна-
вальных, практычных, камунікатыўных і інш. Яго сацыяль-
ная актыўнасць пры гэтым разглядаецца як сацыяльная 
якасць, а яе рэалізацыя ў сацыяльнай практыцы — як функ-
цыя. Без уключанасці чалавека ў той ці іншы від дзейнасці 
сумесна з другімі людзьмі працэс сацыялізацыі, 
фарміравання асобы немагчымы. 

У ходзе сацыялізацыі культура сродкамі выхавання і аду-
кацыі перадаецца ад пакалення да пакалення, а таксама шля-
хам сацыяльнага ўзаемадзеяння індывіда з яго акружэннем 
(перш за ўсё “малымі групамі”, у практыку жыццядзейнасці 
якіх ён уключаны). 

Асаблівасці сацыялізацыі праяўляюцца ў кожнай культу-
ры, у кожную гістарычную эпоху. Змяняюцца спосабы, 
прыёмы і формы сацыялізацыі, абнаўляюцца і набываюць 
новыя фарбы ўзаемаадносіны тых, хто ўдзельнічае ў групах, 
але захоўваюцца асновы культурнай спадчыны ў працэсе 



 248 

агульнакультурнага і псіхалагічнага развіцця, у ходзе сацы-
яльнага станаўлення маладога пакалення ва ўсіх грамадствах. 

Для раскрыцця і разумення сутнасці сацыялізацыі і ме-
ханізмаў яе ажыццяўлення прынцыповае значэнне мае пры-
нятая грамадствам мадэль асваення культурнай спадчыны. У 
філасофіі эпохі Асветніцтва традыцыйнай мадэллю служыла 
локаўскае ўяўленне пра чалавека як пра “чысты ліст”, які, 
быццам мяккі воск, адлюстроўвае ўздзеянне асяроддзя. Дру-
гая мадэль узнікла ў рамках біхевіярысцкай псіхалогіі, згодна 
з якой чалавек актыўна імкнецца да задавальнення сваіх пры-
родных біялагічных запатрабаванняў. Пры ўзаемадзеянні з 
грамадскім асяроддзем ён аднабакова рэагуе на яго і змяня-
ецца такім чынам, каб дасягнуць максімальнага задавальнен-
ня. Біхевіярыстамі сацыялізацыя разумеецца як прыстасаван-
не, адаптацыя індывідуальнага арганізма да асяроддзя. Трэ-
цяя мадэль акцэнтуе значэнне прыродных механізмаў па-
водзін. Асяроддзе служыць пры гэтым толькі стымулам 
дзейнасці. 

Аналіз спецыфікі сацыялізацыі, прыняты ў розных грмад-
ствах і краінах, сведчыць аб тым, што розныя мадэлі 
індывідуальнага развіцця адрозніваюцца адна ад адной па той 
ролі, якую яны прыпісваюць знешнім і ўнутраным умовам, 
прыроджаным праграмам ці набытаму вопыту, біялагічным 
імкненням і культурным мэтам, творчай дзейнасці і адапта-
цыі ў асяроддзі. 

Так, у канцы ХІХ — пачатку ХХ ст. даследаванні сацы-
ялізацыі канцэнтраваліся вакол спрэчкі аб ролі спадчыннасці 
ў фарміраванні паводзін. Мак-Дугал, Гезеля, Піяжэ адстой-
валі тэзіс аб дамінуючай ролі спадчыннасці; Болдуін і Мід 
сцвярджалі, што ўздзеянне на фарміраванне паводзін аказвае 
асяроддзе. Найбольш моцны штуршок развіццю даследаван-
няў сацыялізацыі і дзяцінства далі тэорыі Фрэйда аб вызна-
чальнай ролі сям’і. 

Працэс сацыялізацыі праходзіць фазы, якія яшчэ называ-
юць стадыямі жыццёвага цыкла чалавека: дзяцінства, юнац-
тва, сталасць, старасць. 

Выхаванне — састаўная частка сацыялізацыі, яна ўяўляе 
сабой мэтанакіраваную перадачу этычных нормаў і правіл 
паводзін старэйшым пакаленнем малодшаму. Сутнасць выха-
вання — маральнае ўдасканаленне чалавека. 



 249 

Важнейшым інстытутам сацыялізацыі з’яўляецца школа. 
Школа дае дзецям сістэматычную адукацыю, рыхтуе да пра-
цоўнага жыцця і ўдзелу ў палітычных працэсах. Мэта адука-
цыі — даць маладому пакаленню сістэматычныя веды ў ас-
ноўных сферах чалавечай дзейнасці: фізіцы, матэматыцы, 
літаратуры, мове, гісторыі і інш. Сацыялізуючая функцыя 
школы выяўляецца яшчэ і ў тым, што дзеці вучацца сацыяль-
ным нормам і ролям, якія ім давядзецца выконваць у жыцці. 
Акрамя школы, да інстытутаў сацыялізацыі адносяцца ўсе 
ўстановы, якія ўплываюць на працэс станаўлення асобы (ся-
рэднія спецыяльныя навучальныя установы, ВНУ, установы 
павышэння квліфікацыі і інш.). 

Аднак сацыялізацыю нельга зводзіць толькі да адукацыі і 
выхавання. Сацыялізацыя асобы здзяйсняецца пад уплывам 
сукупнасці ўмоў як сацыяльна кантралюемых і накіравана ар-
ганізуемых, так і стыхійных, узніклых спантанна. Яна атры-
бут ладу жыцця і можа разглядацца як умова і як вынік. Аба-
вязковымі ўмовамі сацыялізацыі з’яўляюцца культурная са-
маактуалізацыя асобы, яе актыўная работа над сваім сацы-
яльным удасканаленнем. Якімі б спрыяльнымі ні былі ўмовы 
сацыялізацыі, яе вынікі ў значнай ступені залежаць ад ак-
тыўнасці самой асобы. 

Такім чынам, сацыялізацыя — працэс увядзення чалавека 
ў сістэму сацыяльнага функцыянавання грамадства: у падзел 
працы і функцый, у нормы палітычнай лаяльнасці існуючаму 
парадку і сацыяльнай адэкватнасці як члена соцыуму, у 
сістэму падзелу і выканання разнастайных сацыяльных ро-
ляў, у коды і мовы сацыяльнай камунікацыі; гэта працэс за-
сваення ведаў, уменняў і навыкаў якой-небудзь спецыяль-
насці і інш. У канчатковым выніку грамадства зацікаўлена ў 
тым, каб індывід ператварыўся ў сацыяльна канкурэнтаз-
дольную і мабільную асобу, якая праяўляе неабходную 
ініцыятыву і дасягае поспеху на грамадскім рынку падзелу 
працы, займае пэўную сацыяльную нішу, мае больш ці менш 
здавальняючыя яе сацыяльныя прэтэнзіі і амбіцыі, якія не су-
пярэчаць інтарэсам грамадства. Канечны працэс сацы-
ялізацыі — асоба. 

 
 

7.4. Інкультурацыя 



 250 

Фарміраванне асобы адбываецца ў працэсе ўзаемаабмену 
паміж чалавекам і культурай, пры якіх, з аднаго боку, куль-
тура вызначае асноўныя рысы чалавека, а з другога боку — 
чалавек сам уплывае на культуру. Працэс і вынік засваення 
традыцый, звычаяў і каштоўнасцей роднай культуры, выву-
чэнне і перадача культуры ад аднаго пакалення да другога 
прынята называць інкультурацыяй. Тэрмін “інкультурацыя” 
ўведзены амерыканскім антраполагам М.Херсковіцам у кнізе 
“Чалавек і яго праца. Навука культурнай антрапалогіі” 
(1948). Паняцце “інкультурацыя” да сённяшняга часу заста-
ецца дыскусійным у культуралогіі. Так, М.Мід пад 
інкультурацыяй разумее рэальны працэс навучання, які ад-
бываецца ў спецыфічнай культуры. Д.Матсумота лічыць са-
цыялізацыяй працэсы і механізмы, з дапамогай якіх людзі 
пазнаюць сацыяльныя і культурныя нормы, а інкультурацыяй 
— прадукты працэсу сацыялізацыі. Нягледзячы на некаторыя 
разыходжанні, большасць даследчыкаў прыходзяць да вы-
сновы, што сацыялізацыя больш універсальная, а 
інкультурацыя — культурна-спецыфічная. І, безумоўна, пра-
цэсы інкультурацыі і сацыялізацыі непарыўна звязаны адзін з 
адным. У працэсе інкультурацыі чалавек засвойвае трады-
цыйныя формы мыслення і дзеянняў, характэрныя для той 
культуры, да якой ён належыць. У адрозненне ад сацы-
ялізацыі канечным вынікам інкультурацыі з’яўляецца 
інтэлігент. Паняцце “інкультурацыя” прымяняецца як да за-
сваення культурных нормаў дзецьмі, так і дарослымі. Працэс 
інкультурацыі можа працягвацца не толькі некалькі гадоў, 
але і ўсё жыцце чалавека. 

Інкультурацыя азначае навучанне чалавека традыцыям і 
нормам паводзін у канкрэтнай культуры. Так, адаптацыя да 
сацыяльнага парадку жыцця ў чужой краіне адбываецца хут-
чэй, чым інкультурацыя — засваенне чужых традыцый, звы-
чаяў, ладу жыцця. Вынікам інкультурацыі з’яўляецца эма-
цыянальнае і паводзінскае падабенства чалавека з іншымі 
членамі дадзенай культуры і яго адрозненне ад прадстаўнікоў 
іншых культур. Па сваім характары працэс інкультурацыі 
больш складаны, чым працэс сацыялізацыі. Справа ў тым, 
што засваенне сацыяльных законаў жыцця адбываецца знач-
на хутчэй, чым засваенне культурных нормаў, каштоўнасцей, 
традыцый і звычаяў. 



 251 

На індывідуальным узроўні працэс інкультурацыі 
выяўляецца ў паўсядзённых зносінах са сваякамі, сябрамі, 
знаёмымі ці незнаёмымі прадстаўнікамі адной культуры, у 
якіх свядома ці несвядома чалавек вучыцца таму, як неабход-
на весці сябе ў разнастайных жыццёвых сітуацыях, як ацэнь-
ваць падзеі, сустракаць гасцей, рэагаваць на тыя ці іншыя 
знакі ўвагі і сігналы. 

Спосабы перадачы культурнай інфармацыі. Чалавеку на 
працягу жыцця даводзіцца засвойваць мноства сацыяльных 
роляў, кожная з якіх утрымлівае культурныя нормы, правілы, 
стэрэатыпы паводзін. Паслядоўная змена цыклаў развіцця 
культуры ў межах аднаго народа ці краіны павінна адбывацца 
такім чынам, каб ад пакалення да пакалення перадаваліся 
базісныя элементы культуры, а відазмяняліся толькі другас-
ныя. У адваротным выпадку адбываецца разрыў культурнага 
ланцуга. Часцей гэта бывае ў тых выпадках, калі радыкальна і 
нечакана мяняецца вобраз жыцця носьбітаў культуры (куль-
туртрэгераў), якія выступаюць у ролі настаўнікаў і вучняў. 
Дзякуючы культурнай трансмісіі кожнае наступнае пакален-
не атрымлівае магчымасць пачынаць з таго, на чым 
спынілася папярэдняе. Маладое пакаленне дадае новыя веды 
да ўжо назапашаных. 

Працэс перадачы культурнай інфармацыі ажыццяўляецца 
трыма спосабамі: 

• вертыкальная трансмісія, у ходзе якой сацыякультурная 
інфармацыя перадаецца ад бацькоў да дзяцей; 

• гарызантальная трансмісія, пры якой засваенне культур-
нага вопыту адбываецца пры зносінах з аднагодкамі; 

• непрамая трансмісія, пры якой індывід навучаецца ад 
сваякоў, суседзяў, настаўнікаў, а таксама ў спецыялізаваных 
інстытутах інкультурацыі (школа, ВНУ). 

У працэсе інкультурацыі ўдзельнічае вялікая колькасць 
людзей, сацыяльных груп, грамадскіх інстытутаў, яны назы-
ваюцца агентамі і інстытутамі інкультурацыі. У залеж-
насці ад функцый, якія яны выконваюць, іх падзяляюць на 
некалькі груп: 

• апекуны — здзяйясняюць догляд за дзіцем, задавальня-
юць яго фізічныя і эмацыянальныя патрэбы; 

• аўтарытэты — перадаюць культурныя нормы на 
ўласным прыкладзе; 



 252 

• дысцыплінатары — размяркоўваюць пакаранні; 
• выхавальнікі — навучаюць дзіця ў інстытутах 

інкультурацыі; 
• кампаньёны — займаюць роўнае становішча з дзіцем, 

удзельнічаюць у сумеснай з ім дзейнасці. 
Гэтыя функцыі ажыццяўляюцца наступнымі агентамі 

інкультурацыі: 
• сям’ёй — у любой культуры яна з’яўляецца асноўнай 

ячэйкай, у якой адбываецца інкультурацыя; 
• групай людзей аднаго ўзросту — менавіта пры кантакце 

з аднагодкамі дзеці спасцігаюць, што такое раўнапраўныя 
зносіны і падпарадкаванне; 

• школай — яна дае не толькі адукацыю, але і знаёміць 
дзіця з правіламі школьнага жыцця, роляй настаўніка; 

• СМІ — газеты, часопісы, перыядычныя выданні, радыё, 
тэлебачанне ўсё больш уплываюць на інкультурацыю, яны 
знаёмяць індывіда з вялікім аб’ёмам інфармацыі, на якую 
арыентуецца чалавек у сваім жыцці. 

Разнастайныя арганізацыі, такія як царква, спартыўныя, 
палітычныя арганізацыі, гурткі па інтарэсах, таксама даюць 
індывіду інфармацыю аб свеце, у якім ён жыве. 

Паступова навакольнае грамадства і культура робяцца для 
чалавека адзіна магчымым светам, з якім ён сябе поўнасцю 
ідэнтыфікуе. 

Псіхалагічныя механізмы інкультурацыі. Адметнай 
асаблівасцю стадыі інкультурацыі з’яўляецца развіццё здоль-



 253 

насці чалавека да самастойнага засваення сацыякультурнага 
вопыту, назапашанага дадзеным грамадствам. Да глыбокай 
старасці чалавек змяняе свае погляды на жыццё, звычкі, гус-
ты, правілы паводзін, ролі і г.д. Гэтыя змены праходзяць пад 
уплывам сацыяльна-культурнага асяроддзя, у кантакце з якім 
знаходзіцца чалавек і па-за межамі якога інкультурацыя не-
магчыма. 

Для спецыялістаў, якія вывучаюць працэсы 
інкультурацыі, важным з’яўляецца пытанне аб іх механізмах. 
Канчатковага адказу на яго пакуль няма, але вучоныя звы-
чайна выдзяляюць чатыры псіхалагічныя механізмы 
інкультурацыі: імітацыя, ідэнтыфікацыя, пачуццё сораму і 
пачуццё віны. 

Імітацыя — гэта свядомае імкненне дзіцяці пераймаць 
пэўную мадэль паводзін. Звычайна ў якасці прыкладу высту-
паюць бацькі, але дзеці могуць арыентавацца ў сваіх па-
водзінах на настаўнікаў, вядомых людзей (палітыкаў, арты-
стаў, журналістаў). Дзіця імітуе не толькі канкрэтныя апера-
цыі, напрыклад паводзіны за сталом, але і тое, чаму навуча-
юць яго бацькі (напрыклад, правільна мыць галаву). Потым, з 
цягам часу, ён гэтак жа будзе навучаць уласнае дзіця. 
Імітацыя можа быць звязана і з непрыемнымі момантамі. 
Калі дзіця караюць, крыўдзяць, яно спачатку робіць гэта са 
сваімі цацкамі, а калі падрасце, то і са сваім дзецьмі. 
Лічыцца, што дарослыя, якія крыўдзяць дзяцей, самі былі па-
крыўджаны ў дзяцінстве. 

Часам бацькі просяць дзяцей слухаць іх парады і не рабіць 
так, як робяць яны самі. Так, калі дзеці любяць і паважаюць 
свайго бацьку, ён можа ўтрымаць іх ад курэння, нават калі 
сам курыць. 

віна 



 254 

Ідэнтыфікацыя — гэта спосаб засваення дзецьмі баць-
коўскіх паводзін, каштоўнасцей як сваіх уласных. Дзеці 
ўспрымаюць асаблівасці асобы бацькоў і іншых, цесна звяза-
ных з імі людзей. Часта дзеці выбіраюць прафесіі сваіх баць-
коў, каб стаць падобнымі на іх. 

У навуковы ўжытак дадзены тэрмін ўведзены З.Фрэйдам, 
які разглядаў ідэнтыфікацыю як неўсвядомлены працэс пе-
раймання, як самую раннюю праяву эмацыянальнай пры-
хільнасці дзіцяці да маці, эмацыянальнае зліццё з ёю. У неар-
тадаксальным псіхааналізе ідэнтыфікацыя трактуецца як цэн-
тральны механізм фарміравання здольнасці Я-суб’екта да са-
маразвіцця, псіхалагічнай абароны яго ад знешніх па-
гражальных аб’ектаў. У сучаснай псіхалогіі пад 
ідэнтыфікацыяй разумеецца атаясамліванне суб’ектам сябе з 
іншай аўтарытэтнай асобай, рэальнай або намінальнай гру-
пай; засваенне (інтэрыярызацыя) іх каштоўнасных арыента-
цый, нормаў і ўзораў паводзін; механізм псіхалагічнай абаро-
ны, які выяўляецца ў імітацыі, пераймальных паводзінах і 
прыпадабненні да аб’екта, які выклікае страх або трывогу; 
успрыманне іншага чалавека як прадаўжэння сябе, 
міжвольнае прыпісванне яму сваіх думак, пачуццяў, перажы-
ванняў; пастаноўка сябе на месца другога, суперажыванне, 
перанясенне ў стан, абставіны другога. 

Калі імітацыя і ідэнтыфікацыя з’яўляюцца пазітыўнымі 
механізмамі інкультурацыі, то сорам і віна — негатыўнымі. 
Першыя садзейнічаюць фарміраванню пэўных паводзін, 
другія — не забараняюць і прыгнятаюць іх. 

Віна — гэта эмацыянальны стан, які выклікаецца 
ўсведамленнем індывіда таго, што ён парушыў маральныя 
нормы. Большасць вучоных вызначае эмацыянальны стан як 
віну толькі тады, калі індывід прытрымліваецца 
інерыярызіраваных маральных нормаў грамадства. Такім чы-
нам, гэта не супадае з простым страхам пакарання з боку 
знешніх крыніц, віна, па сутнасці, самапакаранне. 

Калі дзіця без дазволу возьме цукеркі або будзе падгляд-
ваць ці падслухоўваць і яго ўбачаць за гэтым заняткам, ён 
будзе адчуваць сябе прыгнечаным. 

Пачуццё віны звязана з тымі ж хваляваннямі, але для іх 
з’яўлення не патрэбна выкрыванне. Дастаткова голасу свайго 
сумлення, які гаворыць, што вы паступілі дрэнна і будзеце 



 255 

пакутаваць ад дрэннага учынку. Тут гаворка ідзе пра пака-
ранне самога сябе. 

Пачуццё віны цесна звязана з сорамам, але не ва ўсім су-
падае з ім. Сорам — эмоцыя, якая ўзнікае ў выніку 
ўсведамленням чалавекам рэальнай або выдуманай неадпа-
веднасці яго ўчынкаў ці тых або іншых індывідуальных 
праяўленняў, прынятых у дадзеным грамадстве і падзяляе-
мых ім самім, нормам, патрабаванням маралі. Сорам можа 
быць звязаны з паводзінамі ці праяўленнямі асобасных рыс 
іншых, як правіла, блізкіх людзей. Сорам перажываецца як 
незадаволенасць сабой, асуджэнне ці абвінавачванне сябе. 
Імкненне пазбегнуць такіх перажыванняў з’яўляецца магут-
ным матывам паводзін, накіраваных на самаўдасканаленне, 
набыццё ведаў і ўменняў, на развіццё здольнасцей. 

Розныя індывіды маюць розныя парогі сораму, якія абу-
моўлены каштоўнаснымі арыентацыямі, накіраванасцю кож-
най асобы, адносінамі да меркаванняў, ацэнак, выказваемых 
акружэннем. На думку даследчыкаў, сорам з’яўляецца 
поўнасцю сацыяльна абумоўленай эмоцыяй, якая 
фарміруецца ў працэсе асэнсаванага засваення этычных нор-
маў і правіл паводзін грамадства, пэўнай культуры. 

 
 

7.5. Акультурацыя як засваенне чужой культуры 
Працэсы глабалізацыі, дэмакаратызацыя грамадскага 

жыцця, адкрытасць і даступнасць апошніх дасягненняў сус-
ветнай культуры дазваляюць велізарнай колькасці людзей 
пазнаваць шмат новага аб паводзінах і ладзе жыцця іншых 
народаў. З кожным годам узрастае цікавасць у людзей да 
зносін з іншымі народамі і іх культурамі. У ХХІ ст. стала 
відавочным, што чалавецтва развіваецца па шляху пашырэн-
ня ўзаемасувязі і ўзаемазалежнасці розных краін, народаў і іх 
культур. Сучасныя сродкі камунікацыі дазваляюць мільёнам 
людзей непасрэдна знаёміцца з асаблівасцямі і каш-
тоўнасцямі культур іншых народаў. 

У працэсе кантактаў паміж прадстаўнікамі розных куль-
тур нярэдка частка прадстаўнікоў адной культуры (рэ-
цыпіента) пераймаюць нормы, каштоўнасці і традыцыі дру-
гой культуры (донара). Гэтая з’ява ў культуролагаў атрымала 
назву акультурацыя. 



 256 

Упершыню праблема акультурацыі была апісана ў канцы 
ХІХ ст. у працах англійскіх і амерыканскіх этнографаў. У на-
вуковым ужытку тэрмін замацаваўся у першай трэці ХХ ст., у 
перыяд хуткага развіцця культурнай антрапалогіі, калі ў пра-
цах Ф.Боаса, Р.Лінтана, Р.Рэдфілда і іншых вызначыліся ме-
ханізмы ўплыву англасаксонскай культуры ЗША на 
індзейцаў і афра-амерыканцаў. 

Напачатку акультурацыю разглядалі як вынік працяглага 
кантакту груп, што прадстаўлялі розныя культуры, ён 
выяўляўся ў змяненні зыходных культурных мадэляў у гэтых 
групах. Лічылася, што кантакты адбываюцца аўтаматычна, у 
выніку культуры змешваюцца і дасягаецца стан культурнай і 
этнічнай аднароднасці. Меркавалася, што рэальна менш 
развітая культура змяняецца намнога больш, чым развітая. 

Паступова культуролагі адышлі ад разумення акультура-
цыі толькі як групавога феномена і сталі разглядаць яе на 
ўзроўні псіхалогіі індывіда. Пры чым з’явіліся новыя 
ўяўленні аб гэтым працэсе, ён стаў разумецца як змяненне 
каштоўнасных арыентацый, ролевых паводзін, сацыяльных 
установак індывіда. У цяперашні час тэрмін “акультурацыя” 
ўжываецца для абазначэння працэсу і выніку ўзаемаўплыву 
розных культур, пры якім усе ці частка прадстаўнікоў адной 
культуры пераймаюць нормы, каштоўнасці і традыцыі дру-
гой. 

У працэсе акультурацыі асобны народ або яго частка (сас-
лоўе, клас, сацыяльная група, нацыянальная меншасць) за-
свойваюць культуру і мову другога народа (звычайна дэма-
графічна дамінуючага ці больш культурна развітога), але ў 
той жа час не страчваюць поўнасцю сваю культуру, 
гістарычную памяць і нацыянальную самасвядомасць. Аднак 
у выпадках, калі ўплыў іншай культуры перавышае пэўную 
“крытычную мяжу”, тады гэта можа ўяўляць пагрозу для 
культуры рэцыпіента, паколькі такі магутны знешні ўплыў 
можа прывесці да збяднення ці поўнага знікнення асобных 
нацыянальных традыцый, абрадаў, звычаяў, артэфактаў і інш. 
У выпадках, калі больш развітая, “моцная” культура прыгня-
тае больш неразвітую, “слабую” культуру, нярэдка маюць 
месца збядненне, дэградацыя апошняй. Прычым і культура 
донара ў выніку можа ў пэўным сэнсе растраціць свой унут-
раны патэнцыял, збядніць свой агульны “культурны фонд”. 



 257 

Можна прывесці вялікую колькасць прыкладаў акульту-
рацыі. У XVIII–XIX стст. Расія далучыла да сваіх межаў 
шмат новых культурных рэгіёнаў: Беларусь, Польшчу, 
Каўказ, Сярэднюю Азію. Перасяліўшыся туды, рускія перай-
малі мясцовыя звычаі і традыцыі, захоўваючы пры гэтым 
свае, уласныя. У той жа час мясцовае насельніцтва бліжэй 
пазнаёмілася з рускай культурай і шмат чаго пераняло ад яе. 
Гэта прыклад акультурацыі, якая атрымалася ў выніку тэры-
тарыяльных захопаў і далучэнняў. 

У ХХ ст. амерыканская армія больш за 10 гадоў ваявала ў 
В’етнаме. Некаторыя маладыя амерыканцы ажаніліся з 
в’етнамскімі дзяўчынамі, якім у ЗША трэба было нанава пра-
ходзіць працэс сацыялізацыі. Тое ж самае адбывалася пасля 
другой сусветнай вайны, калі амерыканскія салдаты 
ажаніліся з японскімі дзяўчынамі. Мужчыны не заставаліся 
на радзіме сваіх жонак, а ўвозілі іх у сваю краіну. Мужчына 
адыгрывае ў гэтым выпадку актыўную культурную ролю і 
прымушае жанчыну адаптавацца да нормаў роднай для яго 
культуры. 

Такое прыстасаванне і адначасова перанавучанне называ-
юць яшчэ рэсацыялізацыяй. Рэсацыялізацыя — сутнасць пра-
цэсу акультурацыі, бо яна можа адбывацца толькі з дарослым 
чалавекам. 

Акультурацыя ўяўляе сабою працэс паўторнай сацы-
ялізацыі дарослага чалавека (рэсацыялізацыю), ці засваенне 
неабходных для жыцця нормаў і каштоўнасцей чужой куль-
туры, якія напластоўваюцца на традыцыі і звычаі роднай 
культуры. 

У розныя гістарычныя эпохі беларуская культура неад-
нолькава рэагавала на працэсы акультурацыі з боку культур 
суседніх і больш далёкіх народаў. У эпоху сярэднявечча пе-
раважаў уплыў усходняй візантыйскай культуры, а ў час Рэ-
несанса — заходнееўрапейскай культуры. На працягу ХVII–
XX стст. вельмі моцнымі былі ўплывы на беларускую куль-
туру суседніх культур, найперш польскай і рускай. У працэсе 
паланізацыі і русіфікацыі беларуская культура набывала но-
выя рысы, засвойвала некаторыя іншаэтнічныя традыцыі, а 
часам адвяргала іх, аказваючы пэўны ўплыў на гэтыя культу-
ры. У сучасны перыяд адбываецца пэўная вестэрнізацыя бе-
ларускай культуры, што ў большай ці меншай ступені 



 258 

выяўляецца ў сферы выяўленчага, тэатральнага мастацтва, 
літаратуры, кіно, музыкі. 

 
7.6. Стратэгіі акультурацыі 

Вышэй мы адзначалі, што акультурацыя з’яўляецца неаб-
ходным элементам міжкультурнага ўзаемадзеяння. Яна адыг-
рывае прагрэсіўную ролю ў глабальным грамадстве: дапускае 
навучанне нормам іншай культуры, знаёміць з яе гістарычнай 
спадчынай, дазваляе знайсці эфектыўную тэхналогію зносін 
людзей. У працэсе акультурацыі кожны чалавек адначасова 
вырашае дзве важнейшыя праблемы: імкнецца захаваць сваю 
культурную ідэнтычнасць і ўключыцца ў чужую культуру. 
Камбінацыя магчымых варыянтаў вырашэння гэтых праблем 
нараджае чатыры асноўныя стратэгіі акультурацыі: 
асіміляцыю, сепарацыю, маргіналізацыю і інтэграцыю. 

Асіміляцыя. У працэсе міжкультурнай камунікацыі 
індывідам даводзіцца сутыкацца з неабходнасцю асэнсавання 
чужой культуры, што мае свае асаблівасці. Ужо сама 
ўстаноўка на асэнсаванне з’яў іншай культуры, невядомай 
культуры, прынцыпова адрозніваецца ад асэнсавання тых ці 
іншых з’яў сваёй уласнай культуры. Нярэдка цэлыя народы 
ці этнічныя групы поўнасцю засвойваюць мову, культуру 
другога народа, у выніку чаго адбываецца змена этнічнай са-
масвядомасці асіміляванага этнасу. 

Асіміляцыя (ад лац. assimilatio — упадабленне, зліццё) — 
працэс засваення адным народам культуры, мовы, этнічнай 
самасвядомасці другога народа, звычайна больш сацыяльна 
развітога і дэмаграфічна пераважнага. Гэтае паняцце пачало 
выкарыстоўвацца з канца ХІХ ст. (найперш у амерыканаскай 
сацыяльнай навуцы) і спачатку было сінонімам слова 
“амерыканізацыя”. Да сярэдзіны ХХ ст. тэрмін “асіміляцыя” 
выкарыстоўваўся ў кантэксце вывучэння інкарпарацыі 



 259 

індзейскіх плямёнаў у ЗША у дамінуючую культуру белага 
насельніцтва. 

Асіміляцыя характэрна для гісторыі амаль што ўсіх наро-
даў, у тым ліку і беларусаў. Яна ажыццяўляецца на розных 
узроўнях: антрапалагічным, сацыяльным, культурным, 
моўным і інш. Культуролагамі выдзяляюцца дзве разна-
віднасці асіміляцыі — натуральная і прымусовая. Натураль-
ная асіміляцыя ўзнікае пры непасрэдных кантактах разнарод-
ных этнічных груп, абумоўленых агульнасцю іх палітычнага, 
сацыяльнага, гаспадарчага і культурнага жыцця, пашырэннем 
міжэтнічных шлюбаў. На землях Беларусі натуральная 
асіміляцыя ў старажытнасці адбывалася ў працэсе рассялення 
славян і іх узаемадзеяння з мясцовымі балцкімі плямёнамі, 
якія склалі субстратную аснову крывічоў, часткова 
радзімічаў, дрыгавічоў. Працэс славянскай каланізацыі 
паўднёва-заходніх зямель Беларусі і сумежных з імі тэрыто-
рый Аўкштайтыі і Латгаліі працягваўся амаль да ХІХ — па-
чатку ХХ ст. і суправаджаўся асіміляцыяй суседніх перыфе-
рыйных і экстэрытарыяльных груп балцкага насельніцтва 
(літвы, нальшы, дзяволтвы, судавы, дайновы, латгалаў-лотвы, 
палякшан-ятвягаў і інш.). Яно паступова страчвала этнічныя 
асаблівасці сваёй культуры, мовы, самасвядомасці. Нату-
ральная асіміляцыя іншаэтнічнага насельніцтва на тэрыторыі 
Беларусі ажыццяўлялася і ў адносінах да нешматлікіх груп 
рускіх, палякаў, украінцаў, немцаў, татар. Асіміляцыця за-
кранула некаторыя саслоўныя групы беларусаў, у прыват-
насці рамеснікаў-гараджан, якіх вывозілі або запрашалі на 
працу ў Маскоўскую дзяржаву ў ХVI–XVIII стст., дзе яны 
паступова абруселі. 

Прымусовая асіміляцыя адбываецца па прычыне штучнай 
палітыкі ўрадавых колаў. У выніку культурнай асіміляцыі 
адбываецца механічнае засваенне каштоўнасцей, традыцый, 
звычаяў, паглынанне (поўнае ці частковае) адной культуры 
другой. Звычайна больш “слабая” культура паступова нібы 
раствараецца ў больш “моцнай” культуры. Асобныя даслед-
чыкі адрозніваюць аднабаковую асіміляцыю, пры якой куль-
тура меншасці поўнасцю выцясняецца дамінуючай культу-
рай, і культурнае змешванне, калі элементы культур паднача-
ленай і дамінуючай змешваюцца, што ў выніку можа пры-
весці да ўзнікнення якасна новай культуры. 



 260 

Палітыку прымусовай асіміляцыі ў адносінах да белару-
саў актыўна праводзіў урад царскай Расіі, асабліва пасля за-
душэння паўстанняў у 1830–1831 гг. і 1863–1864 гг. у 
Польшчы, Беларусі і ў Літве. Была забаронена уніяцкая вера, 
якая стала ўжо традыцыйнай для беларусаў, адменены дзеян-
не Статута Вялікага княства Літоўскага 1588 г., ужыванне 
беларускай, літоўскай і польскай моў у грамадскіх месцах, а 
выкладанне іх каралася штрафамі. Беларусь і Літва атрымалі 
афіцыйную назву Заходнерускі край. У выніку на тэрыторыі 
Беларусі катастрафічна скараціўся сацыяльны арэал ужыван-
ня беларускай мовы, амаль знішчана традыцыйная этнічная 
культура, павялічылася колькасць людзей, перш за ўсё на-
шчадкаў міжнацыянальных шлюбаў, якія адмовіліся ад сваіх 
беларускіх каранёў. Выпадкі поўнай асіміляцыі сустракаюцца 
вельмі рэдка, звычайна мае месца паступовая трансфармацыя 
традыцыйнай культуры меншасці пад уплывам культур 
дамінуючай этнічнай супольнасці. 

Інтэграцыя. Адной з мэт акультурацыі лічыццца дасяг-
ненне інтэграцыі культур, якая ў выніку дае біякультурную ці 
мультыкультурную асобу. Гэта магчыма, калі групы боль-
шасці і меншасці, якія ўзаемадзейнічаюць, добраахвотна 
выбіраюць дадзеную стратэгію. Група, што інтэгруецца, га-
това прыняць устаноўкі і каштоўнасці новай для сябе культу-
ры, а дамінантная група гатова прыняць гэтых людзей, пава-
жаць іх правы, каштоўнасці, адаптаваць сацыяльныя 
інстытуты да патрэб гэтай групы. Пры такіх умовах адбыва-
ецца культурная інтэграцыя, якая ўяўляе сабой 
ідэнтыфікацыю як са старой, так і з новай культурай. 

Інтэграцыя культурная — гэта стан унутранай цэлас-
насці культуры і ўзгодненасці паміж рознымі яе элементамі, 
а таксама працэс, вынікам якога з’яўляецца такая 
ўзаемаўзгодненасць. Тэрмін “культурная інтэграцыя”, што 
выкарыстоўваецца пераважна ў амерыканскай культурнай 
антрапалогіі, у многім перасякаецца з паняццем “сацыяльная 
інтэграцыя”, якое выкарыстоўваецца галоўным чынам ў са-
цыялогіі і англійскай школе сацыяльнай антрапалогіі. Куль-
турная інтэграцыя тлумачыцца рознымі даследчыкамі па-
рознаму: як лагічная, эмацыянальная ці эстэтычная 
ўзгодненасць паміж культурнымі значэннямі; як адпавед-
насць паміж культурнымі нормамі і рэальнымі паводзінамі 



 261 

носьбітаў культуры; як функцыянальная ўзаемазалежнасць 
паміж рознымі элементамі культуры (звычаямі, інстытутамі, 
культурнай практыкай і інш.). Усе гэтыя тлумачэнні ўзніклі ў 
рэчышчы функцыянальнага халістычнага падыходу да да-
следавання культуры і непарыўна звязаны з ім метадалагічна. 

Р.Бенедыкт ў працы “Патэрны культуры” (1935) сцвярд-
жала, што звычайна культуры ўласцівы нейкі дамінуючы 
ўнутраны прынцып, ці “культурны патэрн”, які забяспечвае 
агульную форму культурных паводзін у розных сферах чала-
вечай жыццядзейнасці. Культура, як і індывід, уяўляе больш 
ці менш узгоднены патэрн дзеяння. У кожнай культуры 
ўзнікаюць характэрныя задачы, якія не абавязкова ўласцівы 
іншым тыпам грамадства. Падпарадкоўваючы жыццё гэтым 
задачам, народ кансалідуе свой вопыт, разнародныя тыпы па-
водзін набываюць усё больш і больш канкрэтную форму. На 
думку Бенедыкт, ступені інтэграцыі ў розных культурах мо-
гуць адрознівацца: адны культуры характарызуюцца найвы-
шэйшай ступенню ўнутранай інтэграцыі, у другіх — 
інтэграцыя можа быць мінімальнай. 

Для большасці прыхільнікаў функцыяналізму паняцце 
інтэграцыі мела перш за ўсё агульнатэарэтычнае значэнне. П. 
Сарокін (1962) супрацьпаставіў такому разуменню інтэграцыі 
размежаванне сацыякультурных сістэм, інтэграваных на ас-
нове лагічнай і сэнсавай кагерэнтнасці. Гэта ідэя Сарокіна 
паклала пачатак якасна новай даследчай арыентацыі, якая 
накіравана на аналіз розных формаў культурнай інтэграцыі, 
уласцівых пэўным сацыякультурным сістэмам. 

Захаванне этнічнай ідэнтычнасці, якая інтэгруецца, сёння 
разглядаецца пазітыўна, таму што дапамагае згладзіць праб-
лемы дадзенага працэсу. Асабліва гэта важна для бежанцаў, 
якія па прычыне нейкіх знешніх прычын вымушаны пакінуць 
сваю радзіму. Яны псіхалагічна супраціўляюцца разрыву су-
вязей з ёй, і працэс акультурацыі ідзе ў іх больш працягла і 
складана. Лічыцца, што паспяховасць інтэграцыі вызначаец-
ца этнічнай ідэнтычнасцю і этнічнай талерантнасцю. 

Сепарацыя. Дамінантная група можа абмежаваць выбар ці 
прымусіць прадстаўнікоў іншай культуры да пэўных формаў 
акультурацыі. У гэтым выпадку прадстаўнікі недамінантнай 
групы аддаюць перевагу большай ці меншай ступені ізаляцыі 
ад дамінантнай культуры. Такую з’яву прынята называць се-



 262 

парацыяй, г.зн. адмаўленне чужой культуры пры захаванні 
ідэнтыфікацыі са сваёй культурай. 

Названая сітуацыя часта ўзнікае, калі ў якой-нібудзь 
краіне праводзяцца палітыка і практыка адасаблення, аддзя-
лення часткі тэрыторыі дзяржавы з мэтай стварэння новай 
самастойнай дзяржавы або атрымання статусу шырокай 
аўтаноміі. Палітыка сепаратызму з’яўляецца вынікам 
гістарычных, сацыяльных, палітычных, канфесіянальных і 
іншых праблем, а таксама ваяўнічага нацыяналізму. Тыповай 
падставай узнікнення сепаратысцыкіх тэндэнцый у дзяр-
жаўным жыцці служаць нераўнамернасць сацыяльна-
эканамічнага развіцця рэгіёнаў і тэрыторый унутры дзяржа-
вы, размеркавання паміж імі прыродных багаццяў або пару-
шэнне правоў чалавека (нацыянальных, расавых). Напрык-
лад, палітыка не непасрэднага, а частковага і ўскоснага 
кіравання народамі Азіі і Афрыкі з боку еўрапейскіх дзяржаў 
накладвала абмежаванні на аўтахтоныя культуры, вяла да 
звужэння дыяпазону іх функцыянавання і замаруджвала 
развіццё. Так, у Індыі з канца XVIII ст. англійскія ўлады сад-
зейнічалі выкарыстанню шарыяту для мусульман і кодэкса 
нормаў, якія ўтрымліваліся ў “Дхармашастрах”, для індусаў. 
Кантралюемыя англічанамі суды навязвалі законы, якія супя-
рэчылі існуючаму звычаёваму праву. 

Укараненне заходніх культурных мадэляў, стандартаў 
жыцця і нормаў спажывання спарадзіла імкненне да захаван-
ня і развіцця самабытнай культуры, гістарычнай спадчыны і 
незалежнасці. Былыя каланіяльныя краіны да нашага часу вя-
дуць настойлівую барацьбу за перабудову міжнародных ад-
носін у галіне культуры. Культурная палітыка гэтых краін 
накіравана на ліквідацыю шкодных наступстваў засілля Заха-
ду ў сферы культуры і сродках масавай інфармацыі, на пад-
трыманне суверэнітэту і забеспячэнне самастойнага развіцця. 
Крайнімі праяўленнямі гэтых тэндэнцый сталі розныя формы 
сепаратызму, нацыяналізму і чорнага расізму. 

Маргіналізацыя. Вышэй намі адзначалася, што ў аснове 
акультурацыі ляжыць камунікатыўны працэс. 
Доўгатэрміновая адаптацыя да чужой культуры адбываецца 
праз зносіны з носьбітамі дамінантнай культуры. Працяглы 
час бежанцы, эмігранты знаходзяцца на мяжы дзвюх культур. 
М.Бахцін сцвярджаў, што ўся культура размешчана на межах, 



 263 

межы праходзяць усюды. Памежжа культур інтэрпрэтуецца 
па-рознаму, у прыватнасці, як стан чалавека, вымушанага 
рабіць пастаянны выбар, або ў аспекце дыялагічнасці, як 
своеасаблівы “мост”, які злучае розныя сферы. Нярэдка ў 
такім прамежкавым стане чалавек адчувае глыбокі дыскам-
форт і незадаволенасць. 

У сітуацыі адначасовага і аднапрасторавага існавання 
групы ці індывіда ў кантэксце супярэчлівых сацыякультур-
ных патрабаванняў фарміруецца культурная маргінальнасць. 
Яна узнікае ў выніку змен нарматыўна-каштоўнасных сістэм 
пад уздзеяннем міжкультурных кантактаў, сацыяльных зру-
хаў і тэхналагічных фактараў. Маргінальная асоба 
фарміруецца тады, калі чалавек пэўнай культуры вымушаны 
асвойваць іншыя сацыяльныя ролі, лад жыцця, культурныя 
каштоўнасці чужой культуры. Усё гэта ўплывае на псіхіку 
чалавека. 

Тэрмін ўведзены ў навуку амерыканскім сацыёлагам 
Р.Паркам, які лічыў, што маргінальная асоба валодае шэра-
гам характэрных рыс: заклапочанасцю, агрэсіўнасцю, слава-
любствам, чуллівасцю. Першапачаткова гэты тэрмін выкары-
стоўваўся для азначэння сацыяльна-псіхалагічных вынікаў 
няпоўнай адаптацыі мігрантаў з вясковых раёнаў да патраба-
ванняў гарадскога ладу жыцця. Пасля тэрмін набыў больш 
шырокае значэнне, і да маргінальнай культуры пачалі ад-
носіць “культурныя гібрыды”, якія аказаліся паміж 
дамінуючай сацыяльнай групай, што не прымала іх 
поўнасцю, і групай паходжання, якая адштурхоўвала іх. Пад 
маргіналамі таксама разумеюць індывідаў, што страцілі бы-
лыя сацыяльныя сувязі, але не прынялі новую сацыякультур-
ную сітуацыю.  

У цяперашні час паняцце “маргінальнасць культурная” 
характарызуе стан асобы або групы людзей, якія знаходзяцца 
на мяжы розных сацыяльных груп, сістэм, культур і цалкам 
не ўключаны ні ў адну з іх. Паняцце “маргінальная асоба” 
(“маргінал”) таксама ўжываецца як негатыўная адзнака ў ад-
носінах да люмпенаў, ізгояў і іншых, а таксама ў пазітыўным 
сэнсе — у адносінах да творчых людзей, здольных пераадо-
лець стэрэатыпы, звыклыя, усталяваныя прынцыпы дзей-
насці. 

Такім чынам, можна сказаць, што маргіналізацыя абазна-



 264 

чае, з аднаго боку, страту ідэнтычнасці з уласнай культурай, з 
другога — адсутнасць ідэнтыфікацыі з культурай большасці. 
Гэта сітуацыя ўзнікае з-за немагчымасці падтрымліваць 
уласную ідэнтычнасць (звычайна па прычыне знешніх аб-
ставін) і ў выніку адсутнасці цікавасці да атрымання новай 
ідэнтычнасці (магчыма, па прычыне дыскрымінацыі ці сегрэ-
гацыі з боку культуры большасці). 

Заданні 
1. Прааналізуйце, выкарыстоўваючы Internrt, працу аме-

рыканскага антраполага М.Херсковіца “Чалавек і яго праца” і 
на яе падставе падрыхтуйце гіпертэкставую базу даных аб 
механізме засваення культуры ў працэсе хамінізацыі. 

2. Пабудуйце графічную структуру “Інстытуты сацы-
ялізацыі” і сфарміруйце кароткую базу даных да яе. 

3. Падрыхтуйце для ўвядзення ў праграму базу даных да 
непрамой трансмісіі, з дапамогай якой адбываецца перадача 
культурнай інфармацыі. 

4. На матэрыялах працы Р.Бенедыкт “Вобразы культуры” 
стварыце гіпертэкст аб культурным патэрне. 

5. Стварыце базу даных да характэрных рыс, якія 
ўласцівы сучаснай маргінальнай асобе. 

6. Падрыхтуйце ў форме гіпертэксту азначэнне 
інкультурацыі, якое ўтрымліваецца ў працы М.Мід “Культу-
ра і свет дзяцінства”. 

 
Літаратура 

1. Белик, А.А. Культурология. Антропологические теории 
культуры / А.А.Белик.— М., 1998. 

2. Бенедикт, Р. Образы культуры / Р.Бенедикт // Человек 
и социокультурная среда.— М., 1992. 

3. Кассирер, Э. Опыт о человеке. Введение в философию 
человеческой культуры / Э.Кассирер // Кассирер Э. Избран-
ное. Опыт о человеке.— М., 1998. 

4. Клакхон, К. Зеркало для человека / К.Клакхон.— СПб., 
1998. 

5. Культурология. ХХ век: словарь.— СПб.: Университет-
ская книга, 1997. 

6. Леви-Стросс, К. Структурная антропология / К.Леви-
Стросс.— М., 1983. 

7. Мид, М. Культура и мир детства / М.Мид.— М., 1988. 



 265 

8. Радугин, А.А. Культурология: учеб. пособие: [курс лек-
ций] / А.А.Радугин.— М., 2001. 

9. Руднев, В.П. Словарь культуры ХХ века. Ключевые по-
нятия и тексты / В.П.Руднев.— М., 1999.— С.200. 

10. Учебный курс по культурологии / под ред. 
Г.В.Драча.— Ростов-н/Д., 1996. 

 



 266 

Даведнік імён 
Абдзіраловіч І.Ул. 
Азгур З.І. 
Аквінскі Ф. 
Алмонд Г. 
Альхімовіч К. 
Аляшкевіч І.І. 
Андэрс Г. 
Арлова Э.А. 
Арлоў Б.В. 
Арнольдаў А.І. 
Артэга-і-Гассэт Х. 
Арыстоцель 
Астаповіч А.А. 
Ахола-Вало А. 
Ахрэмчык І.В. 
Бабосаў Я.М. 
Багатыроў А.В. 
Багдановіч М.А. 
Багдасар’ян Н.Г. 
Багушэвіч Ф. 
Багушэўскі І. 
Баландзін К.І. 
Баршчэўскі Я. 
Басалыга У.С. 
Баумгартэн А.Г. 
Баўэр Р. 
Бах І.С. 
Бахцін М.М. 
Бекеш К. 
Белік А.А. 
Белы А. 
Бендыкс Р. 
Бенедыкт Р. 
Берклі Дж. 
Біблер В.С. 
Бідні Д. 
Боас Ф. 
Болдуін Дж.М. 
Боўш В.І. 

Броўка П.У. 
Бруно Дж. 
Брыль Я. 
Бубнеўскі І. 
Буднік Ул.І. 
Будны С. 
Буйніцкі І.Ц. 
Быкаў В.Ул. 
Быхоўскі Б.З. 
Бэкан Ф. 
Бядуля З. 
Бярдзяеў М.А. 
Вальтэр 
Ваньковіч В.М. 
Верба С. 
Волан А. 
Волкаў В.В. 
Вундт В. 
Вэбер М. 
Гадамер Г. 
Галілей Г. 
Галубок У.І. 
Гарбавец З.І. 
Гардзін У.Р. 
Гартны Ц. 
Гарун А. 
Гарэцкі М.І. 
Гвідо Арэцінскі 
Гегель Г. 
Гезель 
Гелен А.Е. 
Гельвецый К. 
Гердэр І.Г. 
Гіртц К. 
Глебаў А.К. 
Глебаў Я.А. 
Гобс Т. 
Гольбах П. 
Гоўлднер А. 



 267 

Грыгаровіч Я.Д. 
Грэбнер Ф. 
Гумбальт В. 
Гурыновіч А. 
Гурэвіч П.С. 
Гусецкі М. 
Гусоўскі М. 
Дабшэвіч Б. 
Давідовіч У.Я. 
Дам’е А. 
Дамель Я. 
Данілеўскі М.Я. 
Дарашэвіч Э.К. 
Дашук В.Н. 
Джылін 
Джэнкс К. 
Дзідро Д. 
Дзюркгейм Э. 
Дзюрэр А. 
Дзямарын А.М. 
Драздовіч Я.Н. 
Драч Г.В. 
Драчоў П.М. 
Дубянецкі Э.С. 
Дудараў А.А. 
Дунін-Марцінкевіч Ф. 
Дэкарт Р. 
Дэмакрыт 
Дэсцют дэ Трасі А. 
Елянкоў А.М. 
Елісеенкаў А.М. 
Ерасаў Б.С. 
Ефрасіння Полацкая 
Жанэ П’ер 
Жданаў Ю.А. 
Зайцаў А.Ц. 
Зарыцкі Э.Б. 
Заспіцкі А.М. 
Захлеўны Л.К. 
Зелянкоў А.І. 

Зільберт Ф.Ф. 
Ібн Рышад 
Ібн Сіна 
Іванчук М.В. 
Ігнатовіч П.Р. 
Каган М.С. 
Каганоўскі Ул.Ул. 
Каліноўскі К. 
Кандрусевіч У.П. 
Кант І. 
Канчэўскі І.Ул. 
Караткевіч У.С. 
Кармін А.С. 
Карповіч Л. 
Карскі Я.Ф. 
Картэс С.А. 
Касірэр Э. 
Кафанья А.К. 
Кіндзі 
Клакхан К. 
Колас Я. 
Кольвіц К. 
Конан У.М. 
Корш-Саблін Ул.Ул. 
Крапіва К. 
Кробер А.Л. 
Крукоўскі М.І. 
Кузанскі М. 
Кулік Я.С. 
Куляшоў А.А. 
Купава М.М. 
Купала Я. 
Лаўксмін С. 
Лаўрыненка В.М. 
Леві-Строс А. 
Левяш І.Я. 
Лейбніц Г. 
Лесінг Г.Э. 
Лінтан Р. 
Ліпсет С. 



 268 

Ліхачоў Д.С. 
Ліч Э. 
Лован С. 
Лок Дж. 
Лосеў А.Ф. 
Лотман Ю.М. 
Лукашова Г.С. 
Луцкевіч А.І. 
Лучанок І.М. 
Лучына Я. 
Лынькоў М.Ц. 
Лышчынскі К. 
Лявонцьеў А.М. 
Мазерэль Ф. 
Майхровіч А.С. 
Макаёнак А.Я. 
Мак-Дугал У. 
Маклуэн М. 
Маліноўскі Б.К. 
Малкін Б.Я. 
Мамантаў С.П. 
Мамардашвілі М. 
Мантэнь М. 
Мантэск’ё Ш.Л. 
Маркава А.Н. 
Маркс К. 
Марозаў І.В. 
Мартынаў У.Ф. 
Маршал М.Л. 
Матсумота Д. 
Матукоўскі М.Я. 
Мдзівані А.Ю. 
Мележ І.П. 
Мёрдак Д. 
Мертан Р.К. 
Мід М. 
Мінін Я.С. 
Міровіч Я.Д. 
Міцкевіч А. 
Моль А. 

Моцарт А.В. 
Нарташаў М.А. 
Нікіфараў В.А. 
Ніцшэ Ф. 
Неміроўская З.Л. 
Окам У. 
Падокшын С.А. 
Пазнякоў В.У. 
Пай Л. 
Палівода І. 
Палійчук В.Ул. 
Палішчук В.І. 
Панчанка П.Е. 
Папоў Е.В. 
Парсанс Т. 
Парэта В. 
Паўэл Г. 
Пачобут-Адляніцкі М. 
Пашкевіч Э. 
Петрашкевіч А.Л. 
Піяжэ Ж. 
Пікасо П. 
Пічэта У.І. 
Платон 
Платонава Э.Е. 
Полацкі Сімяон 
Пташук М.М. 
Радкліф-Браўн А. 
Радугін А.А. 
Разанаў А.С. 
Ратцэль Ф. 
Ромах В.В. 
Рубінчык В.Д. 
Руднеў В.П. 
Русо Ж.-Ж. 
Рыбараў В. 
Рыжыкаў М.М. 
Рыпінскі А.Ф. 
Рэдфілд Р. 
Рэзнік Ю.М. 



 269 

Рэрых М.К. 
Савіцкі М.А. 
Савіч У.П. 
Савіч Ф. 
Сакалоў Э.У. 
Сакрат 
Салаўёў У.С. 
Самойла У.І. 
Сарбеўскі М. 
Сарокін П.А. 
Сахута Я.М. 
Селіханаў С.І. 
Семяняка Ю.Ул. 
Сергіевіч П.А. 
Серто М. 
Сеўрук М.К. 
Сільвановіч Н.Ю. 
Скарульскі А. 
Скарына Ф. 
Скот У.Д. 
Сматрыцкі М. 
Смолік А.І. 
Смольскі Д.Б. 
Спіноза Б. 
Страйноўскі І. 
Сурус Р.Ф. 
Сухадольскі Я.І. 
Сцяпанаў Б.М. 
Сяроў В. 
Тайлар Э.Б. 
Такер Р. 
Танк М. 
Тарыч Ю.В. 
Тойнбі А.Д. 
Торндайк Э.Л. 
Трольч Э. 
Тулаў Ф.А. 
Тураў В.Ц. 
Тураўскі К. 
Уайт Л.А. 

Ульянкоў Э.В. 
Уотсан Д.Б. 
Фаворскі У. 
Фарабі 
Філіповіч А. 
Фіхтэ І.Г. 
Фліер А.Я. 
Фохт-Бабушкін Ю.У. 
Фрабеніус Л. 
Фром Э. 
Фрэйд З. 
Фэйблман Д. 
Хакусай 
Ханок Э.С. 
Харужанка К.М. 
Хёйзінга Й. 
Херсковіц М. 
Хофстэд Дж. 
Цётка 
Ціхановіч Я.М. 
Цвікевіч А.І. 
Цяпінскі В.М. 
Чарняўская Ю.В. 
Чарот М. 
Чачот Я.Т. 
Чорны К. 
Шабанава Б.А. 
Шадурскі С. 
Шалькевіч В.Ф. 
Шамякін І.П. 
Шамякіна Т.І. 
Швейцар А. 
Шпенглер О. 
Шылер Ф. 
Шыраканаў Д.І. 
Шыршоў І.Я. 
Шэлінг Ф.В. 
Шэмеш А. 
Шэндрык А.І. 
Энгельс Ф. 



 270 

Эпікур 
Эліот П. 
Юм Д. 
Якавец Ю. 

Янчанка А.Р. 
Яскевіч Я.С. 
Ясперс К. 
 

 
 



 271 

Аб’ект культуры — гэта 
элемент, фрагмент яе быц-
ця, які ўяўляе сабой пра-

дукт рэалізацыі 
актыўнасці суб’екта куль-

туры. 

Адаптацыя (ад лац. 
adaptare — прыладжваць) 
— працэс прыстасавання 
індывіда або групы людзей 
да знешніх абставін іх 
жыццядзейнасці. У працэсе 
фізічнай адаптацыі чалавек 
паступова прыста-
соўваецца да пэўнага 
клімату, а ў ходзе сацыя-
культурнай адаптацыі — 
адпаведна да патрабаван-
няў канкрэтнай культуры, 
усяго грамадства. 

Аксіялогія (ад грэч. axia 
— каштоўнасць + logos) — 
вучэнне аб каштоўнасцях; 
філасофская тэорыя агуль-
назначных прынцыпаў, якія 
вызначаюць матывацыю і 
накіраванасць дзеянняў ча-
лавека. Як навуковая дыс-
цыпліна сфарміравалася ў 
другой палове ХІХ ст., хоць 
пытанні прыроды каш-
тоўнасцей (сэнс жыцця, 
сутнасць дабра і зла, спра-
вядлівасці і неспра-
вядлівасці) ставіліся на 
працягу ўсёй гісторыі 
філасофіі, пачынаючы са 
старажытнасці. На тэ-
рыторыі Беларусі 

філасофскі прынцып ду-
хоўнай самакаштоўнасці 
чалавека, маральныя ідэалы 
дабра і справядлівасці 
знайшлі адлюстраванне ў 
дзейнасці і творчасці 
Клімента Смаляціча, Еф-
расінні Полацкай і Кірылы 
Тураўскага. Іх паслядоўнікі і 
пераемнікі Ф.Скарына, 
М.Гусоўскі, С.Будны, 
В.Цяпінскі, А.Волан, Мя-
лецій Сматрыцкі, 
Л.Карповіч, Сімяон Полацкі 
і іншыя мысліцелі-
гуманісты вылучалі як 
каштоўныя якасці чалаве-
чай асобы высокую ду-
хоўнасць, талерантнасць, 
нацыянальную свядомасць, 
павагу да людзей. Дыялек-
тычную ўзаемасувязь асо-
басных, нацыянальна своеа-
саблівых і агульначалавечых 
каштоўнасцей і інтарэсаў 
адзначалі ў сваёй творчасці 
К.Каліноўскі, Ф.Багушэвіч, 
М.Багдановіч, Я.Купала, 
А.Луцкевіч, Я.Лёсік, 
В.Ластоўскі, І.Канчэўскі, 
У.Самойла, Ф.Шантар і 
іншыя дзеячы культуры. 
Прадстаўнікі сучаснай бе-
ларускай гуманістыкі раз-
глядаюць каштоўнасці як 
неад’емны кампанент чала-
вечага быцця і існавання, 
даследуюць іх у арганічнай 
узаемасувязі з праблемамі 

Слоўнік паняццяў і катэгорый культуры 



 272 

ўмацавання суверэнітэту 
краіны, усведамлення кож-
ным чалавекам сваёй на-
цыянальнай годнасці, пры-
належнасці да цыві-
лізаванай сям’і еўрапейскіх 
народаў і агульначалавечай 
супольнасці. 

Акультурацыя — пра-
цэс і вынік узаемаўплыву 
розных культур, пры якім 
ўсе ці частка прад-
стаўнікоў адной культуры 
(рэцыпіенты) пераймаюць 
нормы, каштоўнасці і тра-
дыцыі другой культуры 
(донара). 

Антрапалогія (ад грэч. 
anthrōpos — чалавек) — 
галіна навукі, якая вывучае 
паходжанне, эвалюцыю і 
заканамернасці біялагічных 
асаблівасцей чалавека і яго 
рас. Цесна звязана з прыро-
дазнаўча-гістарычнымі на-
вукамі. Мае тры асноўныя 
раздзелы: расазнаўства 
(вывучае ўмовы і прычыны 
ўтварэння, заканамернасці 
фарміравання і 
ўзаемадзеяння рас; часткай 
раздзела з’яўляецца і 
этнічная антрапалогія, 
якая даследуе праблемы 
этнагенезу), антрапагенез і 
марфалогія (вывучае зака-
намернасці зменлівасці бу-
довы цела і органаў чалаве-
ка ў залежнасці ад спад-
чыннасці, умоў жыцця і 

працы). Як навука антрапа-
логія сфарміравалася ў ХІХ 
ст., калі пачалі збірацца і 
сістэматызавацца звесткі 
пра розныя тыпы стара-
жытнага і сучаснага скла-
ду беларусаў. 

Артэфакт (ад лац. arte 
— штучна + factum — зроб-
лены) — штучна створаны 
чалавекам матэрыяльны 
прадмет, фізічны аб’ект 
(прылады працы, рэчы, ад-
зенне, упрыгажэнні, мас-
тацкае і хатняе начынне, 
жыллё, дарогі, масты і 
інш.). Культурнымі артэ-
фактамі, напрыклад, 
з’яўляюцца напісаныя 
пісьменнікамі кнігі прозы, 
зборнікі вершаў, намалява-
ныя мастакамі карціны, 
гравюры, напісаныя музы-
кантамі сімфоніі, песні і 
іншае, пастаўленыя рэжы-
сёрамі тэатральныя спек-
таклі, кінафільмы, 
апублікаваныя вучонымі 
манаграфіі, навуковыя ар-
тыкулы і інш. Артэфак-
тамі культуры з’яўляюцца 
таксама разнастайныя 
тэорыі, канцэпцыі, 
гіпотэзы, ідэі, мастацкія 
вобразы, а таксама споса-
бы паводзін індывідаў ці 
пэўных супольнасцей і інш. 

Архетып (ад грэч. arhē 
— пачатак і typos — во-
браз) — першасны вобраз, 



 273 

правобраз, які захоўваецца ў 
душы чалавека. Архетып 
культурны з’яўляецца 
базісным элементам куль-
туры, які фарміруе кан-
стантныя мадэлі духоўнага 
жыцця. Змест архетыпу 
складае найбольш тыповае 
ў культуры. Яго 
фарміраванне адбываецца 
на ўзроўні культуры ўсяго 
чалавецтва або культур 
буйных гістарычных су-
польнасцей у працэсе 
сістэматызацыі культур-
нага вопыту. Архетыпы 
выступаюць у якасці 
ўстойлівых структур апра-
цоўкі, захавання і рэпрэзен-
тацыі калектыўнага вопы-
ту. Існуюць універсальныя і 
этнічныя архетыпы. Яны 
застаюцца практычна няз-
меннымі па сваёй сутнасці, 
аднак у прасторава-
часавай перспектыве 
праяўляюцца ў самых раз-
настайных формах: 
міфалагічных сюжэтах і 
вобразах, рэлігійных вучэн-
нях і рытуалах, нацыяналь-
ных ідэалах і інш. У культу-
ралогіі праявы архетыпаў 
вывучаюцца таксама праз 
аналіз сноў, фантазій, 
фобій, літаратурных, 
філасофскіх твораў і інш. 

Асіміляцыя (ад лац. 
assimilatio — прыпадабнен-
не) — від аб’яднаўчых 

этнічных працэсаў, якія 
суправаджаюцца засваен-
нем адным народам ці 
этнічнай групай мовы, 
культуры і іншых этнічных 
прымет другога народа (які 
сацыяльна больш развіты ці 
дэмаграфічна пераважае) 
да поўнага зліцця з ім. 

Біхевіярызм (ад англ. 
behaviour — паводзіны) — 
адзін з пашыраных кірункаў 
у сучаснай заходняй 
псіхалогіі. Заснавана ў 1913 
г. амерыканскім псіхолагам 
Дж.Уотсанам. Эксперы-
ментальнай асновай 
біхевіярызму паслужылі 
даследаванні амерыканскім 
псіхолагам Э.Торндайкам 
паводзін жывёл. Працяг-
ваючы механістычны 
кірунак у псіхалогіі, 
біхевіярызм атаясамліваў 
свядомасць і паводзіны, 
зводзіў псіхічныя з’явы да 
рэакцый арганізма, а ўсё 
пазнанне — ад утварэння ў 
арганізмах (уключаючы і 
чалавека) умоўных рэакцый. 
Ідэі біхевіярызму 
паўплывалі на лінгвістыку, 
антрапалогію, сацыялогію, 
семіётыку і сталі адным з 
вытокаў кібернетыкі. 

Веды — вынік пазнання 
прадметаў і з’яў рэ-
чаіснасці, правільнае яе ад-
люстраванне ў свядомасці 
чалавека. Як ідэальнае 



 274 

выяўленне ў знакавай форме 
аб’ектыўных уласцівасцей і 
сувязей свету, прыроды і 
грамадства, веды 
з’яўляюцца перадумовай і 
непасрэднай мэтай працэсу 
пазнання, авалодання во-
пытам і разуменнем, неаб-
ходнымі для спасціжэння 
аб’ектыўнай ісціны і ства-
ральна-творчай дзейнасці 
людзей. Аб’ектыўную неаб-
ходнасць і выключную ролю 
ведаў у духоўным узвышэнні 
асобы, удасканаленні сацы-
яльна-палітычнай і нацыя-
нальна-культурнай формаў 
жыцця грамадства 
сцвярджалі беларускія 
філосафы і мысліцелі 
Ф.Скарына, С.Будны, 
А.Волан, А.Доўгірд, 
М.Пачобут-Адляніцкі, 
К.Семяновіч, А.Скарульскі, 
К.Нарбут, М.Сматрыцкі, 
В.Цяпінскі, С.Шадурскі і 
інш. 

Грамадства — гэта ад-
носна ўстойлівая сістэма 
сацыяльных сувязей і ад-
носін як вялікіх, так і малых 
груп людзей, якая склалася ў 
працэсе гістарычнага 
развіцця чалавецтва і пад-
трымліваецца сілай звычак, 
традыцыі, закона, сацы-
яльных інстытутаў. Яны 
грунтуюцца на пэўным спо-
сабе вытворчасці, размер-
кавання, абмену і спажы-

вання матэрыяльных і 
культурных даброт.  

Гульня — форма сва-
боднага самавыяўлення ча-
лавека, якая прадугледжвае 
рэальную адкрытасць све-
ту магчымага і разгортва-
ецца ў выглядзе спа-
борніцтваў або у форме па-
казу (выканання, рэпрэзен-
тацыі) якіх-небудзь 
сітуацый, сэнсаў, станаў. 

Дзейнасць — мэта-
накіраваная, структурава-
ная, рацыянальна асэнсава-
ная актыўнасць суб’екта, у 
працэсе якой адбываецца 
развіццё чалавека, грамад-
ства і культуры. 

Дзяржава — тэрыта-
рыяльны, суверэнны саюз 
грамадзян, утвораны з мэ-
тай абароны іх жыцця, 
свабоды і маёмасці. Яе 
дзейнасць рэгламентуецца 
прававымі нормамі і 
правіламі маральных па-
водзін, выкананне якіх за-
бяспечваецца сістэмай 
кіравання і выхавання. Ас-
ноўныя прыметы дзяржавы 
— наяўнасць формаў улас-
насці, права, пэўнай тэры-
торыі, у межах якой дзяр-
жава ажыццяўляе сваю 
ўладу і суверэнітэт.  

Закон — нарматыўна-
прававы акт, прыняты вы-
шэйшым прадстаўнічым 
органам дзяржаўнай улады 



 275 

або шляхам усенароднага 
галасавання. Ён рэгулюе 
найбольш важныя гра-
мадскія адносіны, валодае 
вышэйшай юрыдычнай 
сілай у адносінах да нарма-
тыўных актаў усіх іншых 
органаў дзяржавы. 

Ідэал (фр. ideal ад грэч. 
idea — паняцце, уяўленне) — 
дасканаласць; дасканалы 
ўзор якога-небудзь аб’екта, 
падзеі з пункту гледжання 
канкрэтнага чалавека ці 
групы людзей. Тэорыя 
ідэала была сфармулявана ў 
нямецкай класічнай 
філасофіі (І.Кант, Г.Гегель, 
І.Фіхтэ). Кожная эпоха 
стварае свой уласны ідэал 
(бажаства, святога, ма-
нарха, героя), выпрацоўвае 
ўяўленні, абсалютную гар-
монію, справядлівасць і 
прыгажосць, найвышэйшую 
мэту імкненняў і дзейнасці. 
Так, у сярэдневяковай 
хрысціянскай культуры Бе-
ларусі яскрава выявіліся ідэі 
боскай мудрасці і грамад-
скай згоды. У эпоху Ад-
раджэння сфарміраваліся 
гуманістычныя ідэалы 
асветніка, будаўніка 
хрысціянскага свету. У 
ХІХ–ХХ стст. узнік і ат-
рымаў пашырэнне ідэал ка-
муністычнага грамадства, 
які звязваўся з ліквідацыяй 
прыватнай уласнасці, пабу-

довай бяскласавага грамад-
ства, усталяваннем прын-
цыпаў справядлівасці і 
роўнасці ўсіх людзей. Аднак 
у канцы ХХ ст. адбылося 
крушэнне гэтых утапічных 
ідэй, таму ў сучасны перы-
яд паўстала праблема по-
шуку новых, адэкватных 
сённяшнім рэаліям гра-
мадскіх ідэалаў. 

Ідэнтыфікацыя (ад по-
зналац. identificare — атая-
самліваць) — апазнанне, 
устанаўленне тоеснасці 
аб’ектаў. Важны механізм 
сацыялізацыі асобы, пры 
дапамозе якога засвойва-
юцца сацыяльныя ролі, ус-
таноўкі, нормы, ідэалы. 

Імітацыя (лац. imitatio 
— перайманне) — перай-
манне, прыпадабненне ка-
му-небудзь, чаму-небудзь, 
дакладнае ўзнаўленне. 

Індывід — (ад лац. 
individuum — непадзельнае, 
асобіна) — індывідуум, 
адзіночнае як процілеглае 
сукупнасці, масе. У 
філасофіі асобны прад-
стаўнік сацыяльнай суполь-
насці (народа,грамадства, 
сацыяльнай групы і інш.), 
сацыяльная істота, якая 
самастойна вызначае 
ўласныя паводзіны і 
псіхічныя працэсы. 

Інкультурацыя — пра-
цэс і вынік засваення 



 276 

людзьмі традыцый, звычаяў 
і каштоўнасцей, вераванняў 
роднай культуры; вывучэн-
не і перадача культуры па-
пярэднім пакаленнем на-
ступнаму. 

Інтэграцыя (ад лац. 
integratio — аднаўленне, па-
паўненне) — адзін з бакоў 
працэсу развіцця, калі асоб-
ныя часткі ці элементы 
аб’ядноўваюцца пад дзеян-
нем пэўнага фактару ў адно 
цэлае. 

Інтэграцыя культурная 
— працэс паглыблення 
культурных ўзаемадзеянняў 
і ўзаемаўплываў паміж 
дзяржавамі, нацыянальна-
культурнымі групамі і 
гісторыка-культурнымі 
сферамі. Ахоплівае 
ўзаемадзеянне паміж уста-
новамі культуры, творцамі 
і спажыўцамі культуры, 
працэс узгаднення розных 
нацыянальных формаў 
культуры, традыцый і на-
вацый, устанаўленне 
адзінай агульначалавечай 
сістэмы каштоўнасцей. У 
выніку інтэграцыі культур-
най розныя элементы, 
часткі культуры з-за іх па-
дабенства паступова 
аб’ядноўваюцца ў адзіную 
культурную сістэму. 

Інтэрыярызацыя — пе-
раход звонку ўнутр. У 
псіхалогіі фарміраванне 

ўнутраных структур псіхікі 
ў выніку засваення знешняй 
сацыяльнай дзейнасці. Па-
няцце ўведзена фран-
цузскімі псіхолагамі 
П.Жанэ, Ж.Піяжэ, 
А.Валогам. У псіхааналізе 
выкарыстоўваецца пры 
тлумачэнні працэсу 
фарміравання структур не-
свядомага. 

Інфармацыйнае гра-
мадства — адно з азначэн-
няў сучаснага стану гра-
мадства ў індустрыяльна 
развітых краінах, якое звя-
зана з якасна новым уз-
роўнем вытворчасці, перап-
рацоўкі і распаўсюджвання 
інфармацыі. Тэорыя 
інфармацыйнага грамадст-
ва ўзнікла ў 1970-я гг., калі 
новыя тэхналогіі, усеагуль-
ная камп’ютэрызацыя і 
інфарматызацыя грамад-
ства прывялі да глабальных 
змен у навуковай, 
тэхнічнай, сацыяльнай, ду-
хоўнай і іншых сферах яго 
жыццядзейнасці, паглыб-
лення творчага, 
інтэлектуальнага пачатку 
ў матывацыі працоўнай 
дзейнасці, вытворчасці ма-
тэрыяльных і культурных 
каштоўнасцей. Такое гра-
мадства ў розных тэарэ-
тычных канцэпцыях раз-
глядаецца як адна з раз-
навіднасцей 



 277 

постіндустрыяльнага гра-
мадства або як якасна но-
вая ступень у развіцці гра-
мадскага працэсу, якая 
прыходзіць на змену 
постіндустрыялізму. 

Інфармацыя (ад лац. 
informare — ствараць во-
браз, складаць паняцце аб 
чым-небудзь) — звесткі, 
якія перадаюцца людзьмі 
вусна, пісьмова або іншым 
спосабам, а таксама сам 
працэс перадачы ці атры-
мання такіх звестак; 
агульнанавуковае паняцце, 
якое ўключае абмен звест-
камі паміж людзьмі, чала-
векам і аўтаматам, 
аўтаматам і аўтаматам, 
абмен сігналамі ў жывёль-
ным і раслінным свеце, пе-
радачу адзнак ад клеткі да 

клеткі, ад арганізма да ар-
ганізма. 

Кампенсацыя (ад лац. 
compensare — 
ураўнаважваць) — ад-
наўленне парушанай 
раўнавагі псіхічных і 
псіхафізіялагічных працэсаў 
праз стварэнне процілегла 
накіраванай рэакцыі ці 
імпульсу. Паняцце “кампен-
сацыя” развівалася пера-
важна ў межах глыбіннай 
псіхалогіі. 

Камунікацыя (ад лац. 
communicatio) — працэс пе-
радачы і абмену 
інфармацыяй; сродкі сувязі 
паміж любымі аб’ектамі 
матэрыяльнага і духоўнага 
свету. 

Каштоўнасць — 
філасофскі, сацыялагічны 

і культуралагічны 
тэрмін, што фіксуе чалаве-
чае, сацыяльнае і культур-
нае значэнне пэўных з’яў 
рэчаіснасці, якія ацэньва-
юцца ў плане дабра і зла, 
праўды і хлусні, прыгажосці 
і агіднасці, дапушчальнага і 
забароненага, справядлівага 
і несправядлівага і інш. 
Каштоўнасцямі называюц-
ца таксама спосабы і кры-
тэрыі, на аснове якіх ацэнь-
ваюцца адпаведныя з’явы 
(устаноўкі, забароны, мэ-
ты ці праекты). 
Каштоўнасці азначаюць не 

самі па сабе прадметы ма-
тэрыяльнай культуры, 
з’явы духоўнай культуры 
або працэсы ў сферы чала-
вечых адносін, а іх сацыяль-
ную якасць і значэнне ў 
жыццядзейнасці грамадст-
ва. Кожная культура 
фарміруе свой набор і 
іерархію каштоўнасцей, 
сістэма якіх выступае ў 
якасці найбольш высокага 
ўзроўню сацыяльнай рэгуля-
цыі. 

Культура (ад лац. 
cultura — апрацоўка, вы-
рошчванне) — сукупнасць 



 278 

матэрыяльных і духоўных 
каштоўнасцей (звычаяў, ве-
раванняў, традыцый, ідэй, 
сімвалаў, твораў мастац-
тва, пабудоў, машын і г.д.), 
якія ствараюцца людзьмі ў 
працэсе фізічнай і разумо-
вай працы для задавальнен-
ня іх разнастайных пат-
рэбнасцей і перадаюцца з 
пакалення ў пакаленне. 
Існуе мноства азначэнняў 
культуры і падыходаў да 
вытлумачэння яе сутнасці. 
Развіваецца ў розных фор-
мах, выконвае разнастай-
ныя сацыяльна значныя 
функцыі. Суб’ектам куль-
туры выступае чалавек, 
паколькі ён творыць, за-
хоўвае і распаўсюджвае 
створаныя ім культурныя 
артэфакты. 

Мараль (фр. moralе — 
маральнасць) — асаблівая 
форма грамадскай свядо-
масці і від грамадскіх ад-
носін (маральныя ад-
носіны); адзін з асноўных 
спосабаў нарматыўнай рэ-
гуляцыі дзеянняў чалавека ў 
грамадстве. 

Маргінальнасць (лац. 
margo — край, мяжа) — 
тэрмін, які выкарыстоў-
ваецца ў сацыялогіі, куль-
турнай антрапалогіі для 
абазначэння індывідаў, якія 
па сваім становішчы зна-
ходзяцца па-за межамі 

пэўнага сацыяльнага слоя, 
на мяжы двух асяродкаў, 
што ў выніку прыводзіць да 
наяўнасці падвойнай (часам 
— множнай) сацыякуль-
турнай са-
маідэнтыфікацыі. Прычы-
намі ўзнікнення і пышырэн-
ня феномена маргінальнасці 
многія даследчыкі лічаць 
узмоцненую міграцыю на-
родаў і розных этнічных, 
сацыяльных груп, развіццё 
гандлю, рынку, хуткі рост 
буйных гарадоў (мега-
полісаў). Для маргіналаў 
уласцівыя такія адметныя 
рысы, як маральная раз-
двоенасць, адчуванне па-
збаўленасці ранейшай куль-
турнай самаідэнтыфікацыі 
і немагчымасць дасягнуць 
іншай, канфліктнасць з 
традыцыйнымі нормамі і 
ідэаламі і інш. 

Масавая культура — 
паняцце, якое характарызуе 
найбольш тыповыя споса-
бы бытавання культуры ў 
сучасным грамадстве. 
Уяўляе сабой новы тып, 
разнавіднасць культуры 
індустрыяльнага грамад-
ства. Іншыя яе назвы — 
камерцыйная, спажывец-
кая, папулярная, агульнада-
ступная культура.  

Народнасць — гэта су-
польнасць людзей этнічнага 
паходжання, заснаваная на 



 279 

агульнасці тэрыторыі, мо-
вы, эканамічнага і культур-
нага жыцця, якая 
фарміруецца з узнікненнем 
прыватнаўласніцкіх ад-
носін. Характэрна для ра-
баўладальніцкай і феадаль-
най фармацый, папя-
рэднічае стварэнню нацыі. 

Нацыя (лац. natio — на-
род) — устойлівая этнаса-
цыяльная супольнасць лю-
дзей, якія пражываюць на 

адной тэрыторыі. Звязаны 
агульным эканамічным і са-
цыяльна-палітычным жыц-
цём, маюць адзіную куль-
туру, мову і самасвядо-
масць. 

Нормы — прадпісанні, 
агульнакультурныя правілы, 
прынцыпы, узоры паводзін 
або дзеянняў індывідаў ці 
груп у грамадстве. Адлю-
строўваюць пазітыўныя 
(прадпісанні

) і негатыўныя (забаро-
на) характарыстыкі дзеян-
няў. На аснове нормаў за-
бяспечваюцца 
ўпарадкаванасць, рэгуля-
тыўнасць сацыяльных 
узаемадзеянняў індывідаў і 
груп. Мараль і права — най-
больш важныя сферы на-
рматыўнай рэгуляцыі па-
водзін і дзеянняў суб’ектаў 
грамадскіх адносін. 

Палітыка (грэч. рolitikē 
— майстэрства кіравання 
дзяржавай) — ар-
ганізацыйная і рэгуля-
тыўна-кантрольная сфера 
дзейнасці, звязаная з раз-
меркаваннем і ажыц-
цяўленнем улады, рэгуля-
ваннем грамадскіх адносін. 
Як спецыфічны від дзей-
насці ўзнікла разам з дзяр-
жавай. 

Права — сістэма агуль-
наабавязковых сацыяльных 
нормаў, якія ўстаноўлены 

або санкцыяніраваны 
дзяржавай і рэгулююць дзе-
янні, паводзіны і адносіны 
людзей, іх груповак, дзяр-
жаўных і грамадскіх орга-
наў, арганізацый і ўстаноў. 

Прырода — у шырокім 
сэнсе ўсё, што існуе (матэ-
рыяльны сусвет) і стаіць у 
адным шэрагу з паняццямі 
быццё, матэрыя; у больш 
вузкім сэнсе — аб’ект вы-
вучэння прыродазнаўчымі 
навукамі. Разглядаецца 
таксама як сукупнасць 
прыродных умоў існавання 
чалавека з пункту глед-
жання месца і ролі прыро-
ды ў сістэме адносін да яе 
чалавека і грамадства. 
Існуе незалежна ад чалаве-
ка, бясконцая ў прасторы і 
часе, невычарпальная ў 
сваіх формах і іх 
уласцівасцях. Мае структу-
ру і сістэмнасць, 
знаходзіцца ў стане вечнай 



 280 

змены і развіцця. Чалавек 
з’яўляецца арганічнай ча-
сткай прыроды, па-за якой 
ён не можа існаваць 
фізічна і духоўна. Рэальная 
аснова адносін чалавека да 
прыроды — яго практычная 
дзейнасць, акультурванне 
натуральнай прыроды. 

Сацыялізацыя (лац. 
socialis — грамадскі) — 
працэс засваення чалавекам 
пэўнай сістэмы ведаў, нор-
маў і каштоўнасцей, якія 
дазваляюць яму функцыяна-
ваць у якасці паўнапраўнага 
члена грамадства, уваход-
жання чалавека ў грамад-
скае жыццё. Уключае як 
сацыяльна кантраляваныя 
працэсы мэтанакіраванага 
ўдздеяння на асобу (выха-
ванне), так і стыхійныя, 
спантанныя працэсы, якія 
ўплываюць на яе 
фарміраванне. 

Семіётыка (грэч. 
sēmēiotikē ад sēmeion — 
прымета) — семіялогія, на-
вука, што вывучае 
ўласцівасці знакавых сістэм 
ці знакаў, кожнаму з якіх 
пэўным чынам надаецца 
пэўнае значэнне. Даследуе 
асноўныя характарыстыкі 
любых знакаў і іх спалучэн-
няў і сістэм знакаў. Яна 
ўзнікла як лагічная навука і 
паўплывала на развіццё не 
толькі мовазнаўства, але 

стала агульным метадам 
для шэрага даследаванняў у 
мастацтве, 
літаратуразнаўстве і 
агульнай тэорыі культуры. 
Універсальнасць 
семіятычнага падыходу за-
снавана на тым, што па 
сутнасці ўся інфармацыя, 
якую набывае чалавек на 
працягу жыцця і якая скла-
дае асноўны змест яго ра-
зумення, уяўляе сабой адлю-
стравальна-знакавую 
сістэму. 

Суб’ект культуры (лац. 
subjectum) — паняцце ў 
культуралогіі, якое 
ўжываецца для абазначэння 
розных носьбітаў у сферы 
стварэння, спажывання, 
захавання і трансляцыі 
культурных дасягненняў, 
нормаў, адносін. 
Суб’ектамі культуры вы-
ступаюць асобныя 
індывіды або якія-небудзь 
супольнасці (сацыяльныя, 
нацыянальныя, рэлігійныя, 
полаўзроставыя і інш.). 

Трансмісія культурная 
— працэс, дзякуючы якому 
культура перадаецца ад па-
пярэдніх пакаленняў да на-
ступных найперш праз на-
вучанне. На яе аснове фар-
міруецца пераемнасць 
культуры, бесперапыннасць 
яе гістарычнага развіцця ў 
часе і прасторы. 



 281 

Тыпалогія (грэч. typos — 
форма, узор + logos — ве-
ды, вучэнне) — навуковы 
метад, у аснове якога ля-
жыць сістэматызацыя 
працэсу або з’явы па най-
больш агульных прыметах, 
якасцях. 

Формы культуры — 
культуралагічнае паняцце; 
састаўны элемент струк-
туры культуры. Яны не 
з’яўляюцца культурнымі 
універсаліямі, формы — 
элемент складанай культу-
ры, якая мае развітую 
структуру. У залежнасці 
ад таго, хто стварае куль-
туру і які яе ўзровень, вы-
лучаюць розныя яе формы 
— элітарную, народную, 
масавую, этнічную, ма-
ральную, палітычную, пра-
вавую і інш. 

Функцыя культуры 
(лац. functio — дзейнасць) — 
прызначэнне або значэнне, 
роля, якую пэўная культура 
выконвае ў жыццядзейнасці 
ўсяго грамадства і яго 
асобных індывідаў. 

Чалавек — вышэйшая 
ступень эвалюцыі жывых 
арганізмаў на Зямлі, прад-
стаўнік біялагічнага віду, 
сацыяльная істота і 
суб’ект культуры. З жы-
вёльнага свету чалавека 
вылучаюць свядомасць, 
здольнасць рабіць прылады 

працы і выкарыстоўваць іх 
для ўздзеяння на наваколь-
нае асяроддзе. Генетычна 
звязаны з іншымі жывымі 
арганізмамі, чалавек ад-
розніваецца ад іх наяўнасцю 
свядомасці, абстрактнага 
мыслення і мовы, здольнас-
цю пранікаць у сутнасць 
навакольных прадметаў і 
самога сябе. Ён з’яўляецца 
суб’ектам грамадска-
гістарычнага працэсу, 
творцам каштоўнасцей 
матэрыяльнай і духоўнай 
культуры, носьбітам тра-
дыцый, якія змяшчаюць у 
сабе дасягненні цывілізацыі. 

Эліта (фр. elite — леп-
шы, выбраны) — лепшыя 
прадстаўнікі грамадства ці 
якой-небудзь яго часткі. 
Эліта — вышэйшы слой (ці 
слаі) сацыяльнай структу-
ры грамадства, які ажыц-
цяўляе функцыі кіравання, 
развівае навуку і культуру. 

Элітарная культура — 
спецыфічная форма куль-
туры, якая ствараецца 
прывілеяванай часткай 
грамадства або па яе зака-
зу высокапрафесійнымі 
творцамі, што валодаюць 
творчай адоранасцю і вы-
ключнай мастацкай успры-
мальнасцю. Уключае 
выяўленчае мастацтва, 
класічную музыку і лі-
таратуру. 



 282 

Этнас (грэч. ethnos — 
народ) — этнічная суполь-
насць людзей (племя, на-
роднасць, нацыя). Сярод 
асноўных прымет этнасу 
— саманазва (этнонім), 
агульнасць і цэласнасць 
тэрыторыі, матэрыяльнай 
і духоўнай культуры, мовы. 
Тэрмін блізкі да паняцця 
“народ”. 

Этнічная культура — 
сукупнасць створаных 
каштоўнасцей пэўнай 
этнічнай супольнасцю. 

Этыка (лац. ethikа ад 
грэч. ethos — характар) — 
філасофская навука, аб’ект 
вывучэння якой — мараль 
цалкам, маральнасць як 
адзін з бакоў жыццядзей-
насці чалавека, спе-
цыфічная з’ява грамадскага 
жыцця і форма грамадскай 
свядомасці. 

 



 283 

Вучэбнае выданне 
 

Смолік Аляксандр Іванавіч 
Кухто Людміла Канстанцінаўна 

 
 

КУЛЬТУРАЛОГІЯ:  
ТЭОРЫЯ КУЛЬТУРЫ 

 
Вучэбны дапаможнік 

 
Рэдактар Л.Ц.Спірыдонава 
Тэхнічны рэдактар П.Бокач 

 
Падпісана да друку . Фармат 60х90 1/32. Папера аф-

сетная. Гарнітура Таймс. 
Ум.друк. арк. 15, 7. Ул. выд. арк. 16,6. 

Тыраж экз. 
 

Беларускі дзяржаўны універсітэт  
культуры і мастацтваў 

220007, Мінск, вул. Рабкораўская, 17. 
Ліцэнзія № 02330/0131818 ад 2.06.2006 г. 

 
Надрукавана на рызографе 

Беларускага дзяржаўнага універсітэта  
культуры і мастацтваў 

220007, Мінск, вул. Рабкораўская, 17. 
 
 
 
 
 
 
 


