
УДК 17.023.32:316.7

Е. В. Свечникова

Дискурс о нации: история и современность

Теоретически осмысливается нация как сложный социокультурный фе-
номен, основа национальной идентичности. Рассматриваются историче-
ская динамика понятия «нация», дифференциация подходов к его определению 
в рамках этнической, гражданской, символической парадигм. Раскрываются 
символический и аксиологический аспекты формирования национальной иден-
тичности.

В контексте современных социокультурных процессов, в ходе которых 
культуры интенсивно взаимодействуют и начинают нивелироваться куль-
турные различия, национальная идентичность предстает как сложное соци-
ально-культурное явление, объединяющее граждан посредством общего исто-
рического опыта, ценностей и символов, способствующее сохранению куль-
турной уникальности, устойчивости культуры и общества.

Ключевые слова: нация, национальная идентичность, культурная иден-
тичность, ценности, государство, идеология, символ, дискурс, язык.

E. Svechnikova

Discourse on the Nation: History and Modernity 

The nation is viewed as a complex sociocultural phenomenon, the foundation 
of national identity. The author examines the historical dynamics of the concept of 
"nation" and the differentiation of approaches to its definition within the ethnic, civic, 
and symbolic paradigms. The article explores the symbolic and axiological aspects of 
the formation of national identity. 

In the context of modern social and cultural processes, during which cultures 
interact intensively and cultural differences begin to be leveled, national identity 
appears as a complex social and cultural phenomenon that unites citizens through 
common historical experience, values and symbols, contributing to the preservation of 
cultural uniqueness and the sustainability of culture and society. 

Keywords: nation, national identity, cultural identity, values, state, ideology, 
symbol, discourse, language.

Базовыми инструментами исследования национальной и  культур-
ной идентичности являются используемые автором общенаучные ме-
тоды (анализ, синтез, индукция, дедукция) и подходы (системный, 

ТЭОРЫЯ І ГІСТОРЫЯ 
КУЛЬТУРЫ

51



культурологический и аксиологический). Теоретической базой изу-че-
ния данной проблемы стали работы Э. Хобсбаума [11], В. А. Тишкова 
[10], Е. М. Бабосова [3], Н. А. Бердяева [4], Ф. Гваттари и Ж. Делёза [7], 
А. В. Шлякова [12], М. Вебера [5], Б. Андерсона [1], А. В. Лукиной [8] и др.

Цель статьи – определить современное понимание нации как социо- 
культурного феномена, имеющего важные символические и аксиологи-
ческие аспекты. В ходе исследования прослеживается историческое раз-
витие дискурса о нации.

Нация – (от лат. «natio», «племя», «народ») моно- или полиэтничная 
политическая общность, обладающая государственностью и культур-
ной спецификой. Широко распространено толкование нации как сово-
купности граждан одного государства, объединенных общим языком, 
культурой, историей и территорией. Это понимание сформировалось 
в  западноевропейской политико-философской мысли в конце XVIII – 
начале XIX в.

Понятие «нация» использовалось еще в Древнем Риме, но его зна-
чение отличалось от современного и менялось с течением времени. 
Первоначально слово «нация» обозначало небольшую этническую груп-
пу (племенное сообщество), затем – жителей одной территории. И лишь 
столетия спустя под «нацией» стали понимать людей, объединенных об-
щими происхождением, историей, языком, религией и проживающих на 
одной территории.

Согласно концепции британского историка-марксиста Э. Хобсбаума, 
в XVIII в. начался процесс осмысления нации как элемента культуры 
и цивилизации («изобретение нации») [11]. В эпоху Просвещения трак-
товки нации множились: Э. Ж. Сийес высказал предположение, что на-
ция – общество людей, управляемых общим законом и «представлен-
ных общим законодательным учреждением» [цит. по: 2, с. 103–105]; 
И.  Г. Гердер полагал, что нация представляет собой «прочную, посто-
янную естественную систему многообразнейших живых сил», при 
этом все черты материальной и духовной культуры нации взаимосвя-
заны и предопределены ее историей (предопределены «генетически») 
[6, с. 467, 469].

В XVIII–XIX вв. развивались религиозные телеологические концеп-
ции национальной истории и соответствующее понимание нации и ее 
предназначения. Вне религиозной доктрины сформировалось понима-
ние нации как коллективного субъекта власти, что нашло отражение 
в идеях Великой французской революции. 

В XIX в. под влиянием трудов немецких романтиков и русских славя-
нофилов формируется представление о нации, обладающей некой осо-
бенной «национальной душой», специфическим менталитетом – кол-
лективным антропоморфизированным субъектом.

52

Веснік Беларускага дзяржаўнага ўніверсітэта культуры і мастацтваў 2025 / № 4 (58)



В конце ХХ в. концепт «нация» стал восприниматься как неактуаль-
ный идеологический и социальный конструкт: по-видимому, сказалось 
влияние идеологий интернационализма, космополитизма, мондиализма, 
глобализма. Ожидалось, что скоро произойдет «паралич национальных 
государств». В 1977 г. президент Римского клуба А. Печчеи писал о том, 
что национальные интересы как интересы локальных сообществ «не со-
ответствуют долгосрочным интересам всего мира», цели формирования 
справедливого равноправного мирового сообщества [9, с. 170–171].

Таким образом, идея нации соответствует развитию общества и ви-
доизменяется со временем, отвечая различным аксиологическим пара-
дигмам. Понятие нации исторически изменчиво.

Э. Хобсбаум, автор известной работы о конструировании понятия 
«нация» («Нации и национализм…»), поставил вопрос о том, является 
ли понятие «нация» субъективным или объективным [11, с. 17]. Ученый 
отметил зависимость процесса национальной самоидентификации от 
воли субъекта, от произвольного выбора им принадлежности к опреде-
ленной «нации» или «национальности» [Там же, с. 16]. Как показали ис-
следования М. Вебера, Э. Хобсбаума, Б. Андерсона, В. А. Тишкова и др., 
основания для определения нации и соотнесения с ней индивидуума 
настолько подвижны и флюидны, что к концу 90-х гг. ХХ в. возникло 
понимание того, что «нация» не является научной операциональной ка-
тегорией.

Вопрос о сложности однозначного определения феномена нации 
поднимался неоднократно в течение ХХ в. и дискутируется по сей день. 
Так, философ Н. А. Бердяев считал, что нация в отличие от народа, кото-
рый реален (народ – это люди), представляет собой принцип, номиналь-
ное понятие. Отмечая смысловую неопределенность понятия «нацио-
нальность», в 1918 г. он писал: «Природа национальности неопределима 
ни по каким рационально-уловимым признакам. Ни раса, ни террито-
рия, ни язык, ни религия не являются признаками, определяющими на-
циональность, хотя все они играют ту или иную роль в ее определении» 
[4, с. 97–98].

Культуролог А. В. Лукина, исследующая социокультурные тех-
нологии формирования национальной идентичности, утверждает: 
«Представление о том, что нация обладает объективными характеристи-
ками, как то: территория, язык, общность хозяйства, психологический 
склад или национальный характер, достаточно спорно в связи с тем, что 
ни одна из дефиниций не работает по причине многочисленных исклю-
чений из правила» [8, с. 239]. Действительно, невозможно определить 
признак-константу, который был бы неотъемлем от феномена нации: 
существуют нации, не объединенные государством (например, австрий-
ские и германские немцы), и полиэтничные нации в одном государстве 
(США, Швейцария); один государственный язык (английский) не сде-

53

Тэорыя і гісторыя культуры



лал едиными нации британцев, пакистанцев и австралийцев; есть наро-
ды, которые говорят на двух разных языках (например, мордва говорит 
на эрзянском и мокшанском языках; народ убанг в Нигерии говорит на 
двух лексически различных языках – мужском и женском); существуют 
страны с несколькими государственными языками (в Боливии офици-
альными являются 37 языков, в Индии 22 языка, в Южно-Африканской 
Республике 12 языков). Нет единой религии у единой китайской нации – 
распространенными религиями в Китае являются даосизм, буддизм, 
а часть населения исповедует ислам и христианство; народ моноэтнич-
ного Ливана исповедует ислам и христианство (причем век назад пред-
ставителей этих религий было поровну) и т. д.

Территория того или иного государства также не является неизмен-
ным фактором, «ибо почти каждая нация на Земле – рано или позд-
но, далеко или близко – переселялась по крайней мере однажды за все 
свое существование» [6, с. 366]. В истории есть примеры политического 
разделения одной нации на несколько государств (например, разделе-
ние Китая на материковый (КНР) и Тайвань (Китайская Республика), 
Кореи – на КНДР и Республику Корею, Германии – на ФРГ и ГДР и т. д.). 
Все эти факты показывают, что понятие «нации» относится к символи-
ческому измерению.

Не случайно немецкий философ и социолог М. Вебер во втором де-
сятилетии ХХ в. писал о том, что понятия коллективных структур (к ко-
торым он относил и нацию, и всех носителей определенной идеологии, 
называя их «воображаемой ассоциацией») есть представления людей 
об этих структурах как о чем-то реально существующем [5, с. 76, 124]. 
Б. Андерсон описал нацию в книге «Воображаемые сообщества...». Он 
считал, что нация является «воображаемым сообществом» или «вооб-
раженным политическим сообществом», которое воображается чем-то 
неизбежно ограниченным (например, границами) и  суверенным. По 
Б. Андерсону, нация – это сообщество воображенное, поскольку члены 
нации не знают большинства ее представителей, но ощущают с ними 
общность [1, с. 31].

Британский историк и политолог, исследователь национализма 
Х. Сетон-Уотсон пришел к выводу, что  «…никакого “научного определе-
ния” нации разработать нельзя» [цит. по: 1, с. 28].

Дискурс о сущности нации развивается, раскрываются новые аспек-
ты, связанные с глобализационными изменениями и развитием новых 
технологий, влияющих на национальную идентичность. 

Нацию скрепляет осознание коллективной общности, подразуме-
вающее процесс самоидентификации и самоотождествления человека 
с определенной группой – этносом, нацией. Доктор философских наук, 
академик Е. М. Бабосов характеризует идентичность как социальное ка-
чество и результат процесса идентификации: «Идентичность – это та-

54

Веснік Беларускага дзяржаўнага ўніверсітэта культуры і мастацтваў 2025 / № 4 (58)



кое социальное качество, которое является результатом сознательного 
и  эмоционального самоотождествления индивида с другими людьми, 
социальной общностью или идеалом путем избирательного и внутренне 
согласованного движения потоков информации о нем самом как един-
стве личностного и одновременно социального взаимодействующего 
с другими личностями и общностями» [3, с. 5]. Процесс отождествления 
субъекта и национальной общности сопровождается интернализацией 
ключевых ценностей, особенностей менталитета, традиций, элементов 
картины мира – то есть освоением культуры, инкультурацией.

Национальная идентичность формируется на основе культуры в ее 
пространственно-временных границах и таких ее элементов, как язык, 
этнос, традиции, искусство (литература, изобразительное искусство, 
архитектура, театр, киноискусство и др.); включает культурные и иде-
ологические конструкты (ценности, нормы, групповые убеждения, мо-
ральные  и социальные конвенции, этнические стереотипы, мифологе-
мы и  мифы, в частности, миф о происхождении), мировоззренческие 
смыслы, и, наконец, скрытые ментальные концепты. Нация выступает 
как ценность и способствует укреплению единства граждан государ-
ства. Таким образом, национальная идентичность формируется на ос-
нове как рациональных, так и эмоциональных компонентов, включая 
ценностные. В условиях сложных конкурентных политических и куль-
турных взаимодействий государств мира национальная идентичность 
служит основой устойчивости общества, опорой, помогающей сохра-
нить культурный и ценностный суверенитет.

Следует отметить, что в настоящее время не существует стопроцент-
но моноэтничных государств, каждую нацию образуют несколько этно-
сов, мультикультурность является характерной особенностью обществ 
современного типа. Поэтому единство национальной общности может 
основываться не только на этнической, национальной, но и на граждан-
ской и культурной идентичности.

Нацию формируют такие символические феномены, как религия 
и мифы, язык, ценности, картина мира. Важную роль играют и симво-
лические культурные объекты: официальная символика, национальный 
гимн, национальный флаг, национальные цвета, культурные символы, 
ассоциирующиеся с природой и культурой страны, доминирующим эт-
носом, а также объекты историко-культурного наследия.

Общность нации поддерживается с помощью идеологии, воздей-
ствия системы образования и СМИ, национальной правовой системы 
как свода общеобязательных норм и ценностей. Национальное единство 
поддерживается рядом символических практик, например ритуалами 
(приветствие флага, исполнение гимна, возложение цветов на могилу 
национального героя и т. п.) и мифологизацией: легитимацией, осно-
ванной на удревнении своего происхождения, приписывании особого 

55

Тэорыя і гісторыя культуры



благородного происхождения (от богов или великих царей, или воин-
ственных и мужественных народов и племен),  идеализацией нации как 
высоконравственной, исключительной (в таком случае может использо-
ваться мессианский миф об особой роли, отведенной Богом данной на-
ции – носителю высшей истины).

Национальная идентичность формируется с помощью самообраза 
нации, который создается и транслируется различными акторами в рам-
ках профессиональной деятельности (журналистами, политиками, писа-
телями, учеными и т. д.) и в повседневном общении. Предположительно, 
национальная идентичность формируется на стыке двух картин мира 
и двух национальных нарративов – первый создается интеллектуальной 
элитой, второй существует на уровне обыденной культуры, идет «из на-
рода», связан с народной культурой и не всегда анализируется (то есть 
нуждается в экспликации).

Существует определенный гуманитарный дискурс, который констру-
ирует национальную идентичность и выступает как коммуникативный 
феномен, имеющий культурный контекст. Как справедливо утвержда-
ет А. В. Лукина, «…научный дискурс о нации можно рассматривать как 
средство формирования национальной идентичности» [8, с. 240].

Чувство сопричастности большой национальной общности вдох-
новляет ее членов на альтруистические поступки и самопожертвова-
ние. «Независимо от фактического неравенства и эксплуатации, кото-
рые в каждой нации могут существовать, нация всегда понимается как 
глубокое, горизонтальное товарищество», – пишет британский полито-
лог и социолог Б. Андерсон [1, с. 32]. Процесс формирования граждан-
ской лояльности (приверженности и преданности граждан своей стра-
не) управляем: государства мира предпринимают усилия по формиро-
ванию патриотизма или общегражданского национализма у населения, 
создают идеологические доктрины, объединяющие народ, поддержива-
ют традицию государственных общенародных праздников, символизи-
рующих национальное единство; сохраняют историческую память, во-
влекают молодежь в создание патриотических творческих работ: песен, 
стихов, эссе, картин, музыкальных клипов, видеофильмов, социальной 
рекламы об истории страны, ее достижениях, ее официальных симво-
лах, о правах и свободах граждан и о главном законе, который их гаран-
тирует, – Конституции. Отношение к стране и нации содержит эмоци-
ональный компонент и может выступать как фактор, воздействующий 
на деятельность индивида (политическую, профессиональную и др.). 
Формирование лояльного отношения населения к своей стране направ-
лено на сохранение ее суверенности, идеологической независимости, 
своеобразия национальной культуры, трансляции национальных тра-
диций и сбережения историко-культурного наследия.

56

Веснік Беларускага дзяржаўнага ўніверсітэта культуры і мастацтваў 2025 / № 4 (58)



Понятия «нация», «национальность», «национальная идентичность» 
находятся на пересечении смысловых пространств, представляя собой 
синтез культурного и политического, психологического и социального, 
индивидуального и группового.

В современном мире культурная и национальная идентичность под-
вергаются изменению, чему способствуют глобализационные процессы: 
распространение инокультурных влияний с помощью СМИ, Интернета, 
кинематографа, изобразительного искусства, литературы и музыки, ко-
торые содействуют изменению аксиологической конфигурации каждой 
локальной культуры. С точки зрения постструктуралистской и постмо-
дернистской философии это «ризоматичность»: множественность, не-
линейность, неструктурированность, диалогичность, нестабильность.

Большую роль в этой культурной трансформации играют мигра-
ционные процессы. В гуманитаристике это явление описывается поня-
тиями «детерриториализация», «номадизация» (французские филосо-
фы Ф. Гваттари и Ж. Делёз рассматривали номадизм как современную 
культурную стратегию, а ризоматичность как сущность современной 
культуры) [7]. Современный номад не привязан к национальному госу-
дарству, он выстраивает свою культурную идентичность поверх наци-
ональных барьеров и придерживается аксиологического плюрализма. 
«Множественная идентичность номада процессуальна, она представля-
ет собой серии коммуникационных потоков, импульсов, свободно воз-
никающих в процессе своего становления», – пишет доктор философ-
ских наук А. В. Шляков [12, с. 11].

Таким образом, нацию формируют не только исторические, полити-
ческие и экономические условия, но и понимание нации, складывающе-
еся в той или иной культуре и исторически меняющееся. Понимание на-
ции ценностно и культуроспецифично, хотя в процессе взаимодействия 
культур и распространения идей оно может получить широкое распро-
странение в мировой культуре. 

Дискурс о нации определяет ее наиболее значимые черты и цели на-
ционального сообщества, то есть выполняет важную идеологическую 
роль. Представления о нации (например, об истории, культуре, террито-
рии), общие ценности, символические практики (такие как язык, флаг, 
гимн, праздники) становятся основой национальной идентичности. 
Процессы глобализации актуализируют дискурсивные размышления 
о нации, национальной и культурной идентичности и ставят новые за-
дачи перед научным сообществом.

1. Андерсон, Б. Воображаемые сообщества. Размышления об истоках и распро-
странении национализма / Бенедикт Андерсон ; пер. с англ. В. Г. Николаева ; вступ. ст. 
С. П. Баньковской. – М. : КАНОН-пресс-Ц : Кучково поле, 2001. – 288 с.

2. Аршин, К. Нация / Константин Аршин // Философская антропология. – 2018. – 
Т. 4, № 2. – С. 103–116.

57

Тэорыя і гісторыя культуры



3. Бабосов, Е. М. Антропоцентрированность современной социологии / 
Е. М. Бабосов // Традиции и перспективы развития белорусской социологии: к 30-ле-
тию Института социологии НАН Беларуси : материалы Междунар. науч.-практ. конф., 
Минск, 5–6 нояб. 2020 г. / НАН Беларуси, Ин-т социологии ; редкол.: Д. К. Безнюк 
(гл. ред.) [и др.]. – Минск, 2020. – С. 4–7.

4. Бердяев, Н. А. Национальность и человечество / Н. А. Бердяев // Судьба России / 
Н. А. Бердяев ; Филос. о-во СССР. – Репр. воспроизведение изд. 1918 г. – М., 1990. – 
С. 93–101.

5. Вебер, М. Хозяйство и общество: очерки понимающей социологии : в 4 т. / Макс 
Вебер ; пер. с нем. В. А. Брун-Цехового, Л. Г. Ионина, И. А. Судариковой [и др.] ; сост., 
общ. ред. и предисл. Л. Г. Ионина ; Нац. исслед. ун-т «Высшая школа экономики». – 
М. : Изд. дом Высш. шк. экономики, 2016. – Перевод изд.: Weber Мах. Wirtschaft und 
Gesellschaft. Grundriss der verstehenden Soziologie. 5. Revidierte Aufl. Besorgt von Johannes 
Winckelmann. Tübingen: J.C.B. Mohr (Paul Siebeck), 1972. – T. I : Социология. – 448 с.

6. Гердер, И. Г. Идеи к философии истории человечества / Иоганн Готфрид Гердер ; 
пер. с нем. А. В. Михайлова. – 2-е изд., испр. – М. : Центр гуманитарных инициатив, 
2013. – 760 с.

7. Делёз Ж. Тысяча плато: Капитализм и шизофрения / Жиль Делёз, Феликс 
Гваттари  ; пер. с фр. и послесл. Я. И. Свирского ; науч. ред. В. Ю. Кузнецов. – 
Екатеринбург : У-Фактория ; М. : Астрель, 2010. – 895 с.

8. Лукина, А. В. Новые подходы к исследованию национальной идентичности / 
А. В. Лукина // Известия Уральского государственного университета. – 2004. – № 33. – 
С. 238–246.

9. Печчеи, А. Человеческие качества / Аурелио Печчеи ; пер. с англ. О. В. Захаровой ; 
общ. ред. и вступ. ст. Д. М. Гвишиани. – 2-е изд. – М. : Прогресс, 1985. – 312 с.

10. Тишков, В. А. Забыть о нации (постнационалистическое понимание национа-
лизма) / В. А. Тишков // Этнографическое обозрение. – 1998. – № 5. – С. 3–26.

11. Хобсбаум, Э. Нации и национализм после 1780 года / Эрик Хобсбаум ; пер. 
с англ. А. А. Васильева. – СПб. : Алетейя, 1998. – 306 с.

12. Шляков, А. В. Феномен номадизма в культуре постмодерна : автореф. дис. … 
д-ра филос. наук : 24.00.01 / Шляков Алексей Владимирович ; Тюменский индустри-
альный ун-т. – Тюмень, 2019. – 46 с.

Дата паступлення артыкула ў рэдакцыю: 21.08.2025.

58

Веснік Беларускага дзяржаўнага ўніверсітэта культуры і мастацтваў 2025 / № 4 (58)


